| 11l. HisTolre |

MEouUAK Mohamed (éd.),

Biografias magrebies. Identidades y grupos
religiosos, sociales y politicos en el Magreb
medieval.

Madrid, CSIC (Estudios onomastico-
biograficos de al-Andalus, 17), 2012, 516 p.
ISBN: 978-8400094942

Louvrage collectif dirigé par Mohamed Meouak
comporte 7 articles en frangais, 4 en espagnol et un
en anglais. Dans la longue introduction en frangais
(p. 7-25), Mohamed Meouak rappelle le danger que
constitue le miroir déformant des sources, la néces-
sité de croiser des études quantitatives et qualitatives,
donc I'étude des groupes telle que la permettent les
sources bio-bibliographiques et en méme temps
I'approche prosopographique avec des biographies
d’individus tres instructives. Cette mise au point
méthodologique, qui remet parfaitement en place
I'évolution récente de I'historiographie sur le monde
savant en Islam médiéval, est un plaidoyer pro domo,
justifiant parfaitement la composition de l'ouvrage
présenté.

La premiere partie de Biografias magrebies
concerne le monde ibadite («Individus, savants
et politiques dans le monde ibadite médiéval »,
p- 29-137). Elle s'ouvre sur un article de V. Prévost
qui présente I'histoire des descendants de I'imdam
Abu I-Hattab al-Ma‘afiri, considéré comme un
véritable héros par les sources ibadites («“La deu-
xieme scission au sein des Ibadites”. Les descendants
de I'imam Abu I-Hattab al-Ma‘afiri et le schisme
halafite», p. 29-63). D’abord I'A. retrace l'itinéraire
intellectuel de I'imdm, et rappelle sa formation a
Basra, son élection comme imdm vers 140/757 par
les notables de Tripolitaine et la fondation du pre-
mier grand Etat ibadite du Maghreb, une vingtaine
d’années avant la naissance de I'imamat ibadite de
Tahert. Halaf, le fils d’Abt I-Hattab al-Ma‘afiri, devint
ministre du second imam roustémide et gouverneur
de la zone de Tripoli. Il eut un tel pouvoir qu'avant
sa mort, les habitants de la région désignérent son
fils comme son successeur. Le souverain de Tahert
refusa de reconnaitre cette élection, provoquant la
scission de la Tripolitaine et une bataille en 223/836.
Alafin dumé/ixesiécle, le fils de Halaf fut attaqué par
les Roustémides a Jerba et, vaincu, revint a I'ibadisme
orthodoxe, sans que le mouvement qu'il avait créé
dispar(it pour autant. Cet article, a partir de I'histo-
riographie ibadite, met en lumiére le réle du schisme
halafi dans le déclin de I'Etat roustémide.

A. Amara tente de reconstituer I'image des
ibadites du Maghreb telle qu'elle ressort des sources

juridiques malikites (« Entre la conversion et la mort:
|

le statut et le sort des Ibadites maghrébins d’apres
les textes juridiques malikites », p. 65-85). Apres
avoir retracé brievement les étapes de la diffusion
de I'ibadisme dans les communautés pastorales des
hauts-plateaux du nord du Sahara, dans le massif
algérien des Aures et autour de Kairouan, a partir
d’'une premiéere vague d’islamisation au vin®siecle
a l'initiative des Arabes arrivés avec la conquéte, 'A.
s'est penché sur les écrits de Sahnin (m. 240/854),
dans lesquels les ibadites, associés aux kharijites, sont
qualifiés d’hérétiques. Il montre comment jusqu’au
milieu du xi€siecle les juristes malikites s'appuient
sur Sahnan pour critiquer les ibadites, et comment
le xi¢siecle représente un infléchissement majeur,
les juristes malikites reconnaissant alors finalement
I'existence de I'ibadisme comme une branche entiere
de la religion musulmane.

De son coté, Mohamed Meouak tente de re-
constituer le role de Iélite intellectuelle ibadite a
partir de cinq écrits rédigés entre le 1x et le xvi€ siecle
(«Les élites savantes ibadites et la problématique
linguistique au Maghreb médiéval: I'usage de la
langue berbére », p. 87-137). Il examine I'hypothése
d’'une possible production en langue berbére, bien
documentée par ailleurs par les sources médiévales
maghrébines. Il dresse ainsi un tableau tres intéres-
sant de la situation linguistique au Maghreb et insiste
sur le role des traducteurs (du berbére a l'arabe, de
I'arabe au berbére), qui sont souvent mentionnés
dans les sources ibadites.

La deuxiéme partie est consacrée a des person-
nages qui jouerent un réle important dans I'histoire
du Maghreb médiéval («Individus exceptionnels
dans I'histoire du Maghreb médiéval », p. 139-213).
Utilisant divers types de sources, les deux articles qui
composent cette section analysent les biographies
de deux personnalités, a cheval entre I'histoire et le
mythe. Omayra Herrero étudie les différentes ver-
sions de la biographie de Tariq b. Ziyad, le conquérant
d’al-Andalus (« Tariq b. Ziyad: las distintas visiones
de un conquistador beréber segin las fuentes
medievales», p. 141-185). Lensemble des données
analysées permet non seulement de préciser notre
connaissance de la vie de 'lhomme, mais aussi de
mieux comprendre certains phénomenes et pro-
cessus ethniques, religieux et socio-politiques de la
conquéte musulmane et de la formation des sociétés
islamiques. LA. analyse les différents topoi présents
dans les sources, concernant ce client berbére de
Masa b. Nusayr, représentant de I'ethnie dominante
arabe, et ses actions: capture ou massacre des en-
nemis, butin, recherche du martyre, appel a l'islam
(da"wa) et miracles réalisés.

Ensuite Elemine Ould-Mohamed Baja pré-

sente Gawhar, personnage des débuts de I'époque
|

BCAI 28 85

BCAI 28 (2013) Meouak Mohamed (éd.): Biografias magrebies. Identidades y grupos religiosos, sociales y politicos en el Magreb medieval., recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisToIrRe |

almoravide («Le statut du personnage de Gawfar a

travers les principales versions de la genése du mou-
vement almoravide », p. 187-213). S'appuyant sur
des sources généralement peu utilisées a propos de

I'histoire almoravide, I'A. note que si c'est a Yahya b.
Ibrahim des Guddala qu'est le plus souvent attribuée

la fondation du mouvement almoravide, il n'est en

revanche pas mentionné par ‘lyad al-Sabtj, ni par Ibn

Saddad dont s'inspirérent Ibn al-Atir et al-Nuwayri et

peut-étre aussi al-Gannabi. Ces auteurs attribuent en

fait le réle de pélerin-fondateur a Gawhar b. Sikkim,
qui est présenté, dans la version habituelle des débuts

de 'Empire des Lamtiina, comme un fagih qui aurait
dirigé la rébellion contre Ibn Yasin. L'A. compare donc
les deux versions, a partir d'une approche anthropo-
nymique, de la rébellion des Guddala, de la mort de

Yahya b. Ibrahim et de la qualité du témoignage des

auteurs, et de leur statut. Cette étude bouleverse le

récit qu'on fait traditionnellement de l'origine du

mouvement des Sahariens.

La troisiéme partie, comportant quatre contri-
butions, traite de savants ou d’hommes politiques du
Maghreb, entre le xn© et le xvesiecle (« Les auteurs
maghrébins entre le savoir, la politique et la religion »,
p. 213-293). D’abord Nejmeddine Hentati réévalue
la dimension religieuse de l'activité et de la vie d’lbn
Battlta et d’Ibn Haldan, qui sont présentés d'ordi-
naire exclusivement comme géographe et historien
(« Deux auteurs maghrébins du vine/xivesiecle et le
malikisme: Ibn Battata et Ibn Haldan », p. 217-243).
Rappelant que ces deux savants étaient des malikites
originaires du Maghreb, ayant voyagé et assumé en
Orient les fonctions de gadi, I'A. se demande s'ils ont
tenté d'imposer leur point de vue, ou s'ils se sont
adaptés a leur nouvel environnement. Il conteste par
ailleurs qu’lbn Batt(ita ait eu une formation religieuse
sommaire, comme l'affirment certaines études qui
doutent d’ailleurs que le Maghrébin soit réellement
l'auteur de sa rihla, et soutient que c’était un bon
juriste malikite avec une bonne formation, mais
surtout intéressé par le hadith plutot que par le figh,
ce qui expliquerait qu’il n‘ait pas été un défenseur
du malikisme en Orient, a la différence d’Ibn Haldan.

A partir de I'étude de la vie d’lbn ‘Atiyya, Amira
K. Bennison s’intéresse a l'identité tribale dans la
formation des élites almohades (« Tribal identities
and the formation of the Almohade élite: the sa-
lutory tale of Ibn ‘Atiyya», p. 245-271). Reprenant
les concepts haldiniens de dawla, de “asabiyya, I'A.
analyse la complexité des relations entre l'identité
tribale et I'identité religieuse, dans les cercles diri-
geants du mouvement almohade, et voit dans la
tragique destinée d’lbn ‘Atiyya un symptéme de
I’émergence d’une nouvelle élite almohade. Puis

rapidement, elle présente les conséquences sociales
|

de l'incorporation de I'élément berbere et son role
dans la politique des Almohades.

Enfin Miguel Angel Manzano propose une syn-
these sur la conception des lignages et des structures
tribales, telle qu'elle se dégage de la mugaddima
d’Ibn Haldin («Sociedad, linajes y cohesién tribal
en le Magreb bajomedieval: consideraciones sobre
las teorias de Ibn Jaldan », p. 273-293).

La derniere partie, contenant quatre articles,
est dédiée aux groupes, aux élites religieuses et aux
cercles du pouvoir (p. 295-482). Mohamed Hassen
présente une étude des relations et des migrations
de population entre ['lfrigiya et la Sicile a travers la
documentation des gard'id et des sources juridiques
(«Les mouvements migratoires entre I'lfrigiya et la
Sicile aux vé/xi® et vi¢/xn®siecles », p. 297-323).

A partir d’'une démarche régressive et en
utilisant des sources transmises oralement, Salah
Alouani reconstitue I'histoire de la tribu des awlad
Sid1 ‘Abid, célebre famille de marabouts de I'lfrigiya
intérieure (« Les Awlad Sidi ‘Abid: histoire d’'une tribu
maraboutique de l'intérieur de I'lfrigiya médiévale »,
p. 325-387). LA. tente de comprendre le processus
par lequel on passe d’'un saint (fondateur) a une
tribu maraboutique, et en étudie I'impact social et
culturel. Il attribue au choc culturel provoqué par
les invasions hilaliennes la recomposition du sys-
teme tribal local, avec la sédentarisation de certains
groupes, I'apparition de nouvelles formations et la
disparition d’anciennes. C'est dans ce contexte qui
repose sur des fondements inédits, et religieux, que
le soufisme, sunnite et malikite, se mit a jouer un réle
de premier plan.

Roser Salicrti i Lluch porte son regard sur les
sources latines chrétiennes catalano-aragonaises des
XIve et xveésiecles et sur les informations qu'on peut
en tirer a propos des contacts politiques et diploma-
tiques avec I'lslam (« Desde la otra orilla: las fuentes
cristianas catalano-aragonesas y los circulos de poder
del Islam occidental bajo-medieval », p. 389-415). LA.
se livre en particulier a une premiére recension du
personnel administratif et diplomatique chargé par
les pouvoirs musulmans occidentaux des relations
avec I'Aragon.

Enfin, Marta Garcia Novo s’intéresse a l'ceuvre
d’Ahmad Baba al-Tinbukti (« Ulemas malikies del
bilad al-Stidan en la obra biografica de Ahmad Baba
al-Tinbukti (963/1556-1036/1627) », p. 417-479).
L'A. analyse la diffusion des ouvrages malikites et la
place que ceux-ci occupent dans la formation des
savants africains, avec une attention particuliére au
soufisme et au malikisme. La liste des abréviations et
des sources utilisées ferme le volume.

Cet ouvrage sinscrit dans la série des EOBA qui

concernent, comme leur nom l'indique, al-Andalus.
|

BCAI 28 86

BCAI 28 (2013) Meouak Mohamed (éd.): Biografias magrebies. Identidades y grupos religiosos, sociales y politicos en el Magreb medieval., recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 11l. HisToIre |

Le passage du Détroit de Gibraltar est une excellente
initiative pour des époques ou les liens sont si forts
entre les deux rives de la Méditerranée. Ces liens ont
été démontrés a de nombreuses reprises en particu-
lier par les chercheurs du CSIC, Manuela Marin et Ma-
ribel Fierro. Qu'un ouvrage soit consacré aux savants

du Maghreb a donc une logique, comme l'affirme a

juste titre Mohamed Meouak dans I'introduction.
En outre les différentes études présentées comblent
une lacune et témoignent de la revitalisation récente

des études maghrébines. Nous ne pouvons que nous

féliciter de cette publication qui intéressera tous les

spécialistes de I'lslam médiéval et moderne, voire

au-dela.

Pascal Buresi
CNRS - CIHAM - UMR 5648

BCAI 28 87

BCAI 28 (2013) Meouak Mohamed (éd.): Biografias magrebies. Identidades y grupos religiosos, sociales y politicos en el Magreb medieval., recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

