
	 BCAI 28	 85

III. Histoire

Meouak Mohamed (éd.),�
Biografías magrebíes. Identidades y grupos 
religiosos, sociales y políticos en el Magreb 
medieval.

Madrid, CSIC (Estudios onomástico-
biográficos de al-Andalus, 17), 2012, 516 p. 
ISBN : 978-8400094942

L’ouvrage collectif dirigé par Mohamed Meouak 
comporte 7 articles en français, 4 en espagnol et un 
en anglais. Dans la longue introduction en français 
(p. 7-25), Mohamed Meouak rappelle le danger que 
constitue le miroir déformant des sources, la néces-
sité de croiser des études quantitatives et qualitatives, 
donc l’étude des groupes telle que la permettent les 
sources bio-bibliographiques et en même temps 
l’approche prosopographique avec des biographies 
d’individus très instructives. Cette mise au point 
méthodologique, qui remet parfaitement en place 
l’évolution récente de l’historiographie sur le monde 
savant en Islam médiéval, est un plaidoyer pro domo, 
justifiant parfaitement la composition de l’ouvrage 
présenté.

La première partie de Biografías magrebíes 
concerne le monde ibadite (« Individus, savants 
et politiques dans le monde ibāḍite médiéval », 
p. 29-137). Elle s’ouvre sur un article de V. Prévost 
qui présente l’histoire des descendants de l’imām 
Abū l-Ḫaṭṭāb al-Maʿāfirī, considéré comme un 
véritable héros par les sources ibadites (« “La deu-
xième scission au sein des Ibāḍites”. Les descendants 
de l’imam Abū l-Ḫaṭṭāb al-Maʿāfirī et le schisme 
ḫalafite », p. 29-63). D’abord l’A. retrace l’itinéraire 
intellectuel de l’imām, et rappelle sa formation à 
Basra, son élection comme imām vers 140/757 par 
les notables de Tripolitaine et la fondation du pre-
mier grand État ibadite du Maghreb, une vingtaine 
d’années avant la naissance de l’imāmat ibadite de 
Tahert. Ḫalaf, le fils d’Abū l-Ḫaṭṭāb al-Maʿāfirī, devint 
ministre du second imām roustémide et gouverneur 
de la zone de Tripoli. Il eut un tel pouvoir qu’avant 
sa mort, les habitants de la région désignèrent son 
fils comme son successeur. Le souverain de Tahert 
refusa de reconnaître cette élection, provoquant la 
scission de la Tripolitaine et une bataille en 223/836. 
À la fin du iiie/ixe siècle, le fils de Ḫalaf fut attaqué par 
les Roustémides à Jerba et, vaincu, revint à l’ibadisme 
orthodoxe, sans que le mouvement qu’il avait créé 
disparût pour autant. Cet article, à partir de l’histo-
riographie ibadite, met en lumière le rôle du schisme 
ḫalafī dans le déclin de l’État roustémide.

A. Amara tente de reconstituer l’image des 
ibadites du Maghreb telle qu’elle ressort des sources 
juridiques malikites (« Entre la conversion et la mort : 

le statut et le sort des Ibāḍites maghrébins d’après 
les textes juridiques mālikites », p. 65-85). Après 
avoir retracé brièvement les étapes de la diffusion 
de l’ibadisme dans les communautés pastorales des 
hauts-plateaux du nord du Sahara, dans le massif 
algérien des Aurès et autour de Kairouan, à partir 
d’une première vague d’islamisation au viiie siècle 
à l’initiative des Arabes arrivés avec la conquête, l’A. 
s’est penché sur les écrits de Saḥnūn (m. 240/854), 
dans lesquels les ibadites, associés aux kharijites, sont 
qualifiés d’hérétiques. Il montre comment jusqu’au 
milieu du xie siècle les juristes malikites s’appuient 
sur Saḥnūn pour critiquer les ibadites, et comment 
le xie siècle représente un infléchissement majeur, 
les juristes malikites reconnaissant alors finalement 
l’existence de l’ibadisme comme une branche entière 
de la religion musulmane.

De son côté, Mohamed Meouak tente de re-
constituer le rôle de l’élite intellectuelle ibadite à 
partir de cinq écrits rédigés entre le ixe et le xvie siècle 
(« Les élites savantes ibadites et la problématique 
linguistique au Maghreb médiéval : l’usage de la 
langue berbère », p. 87-137). Il examine l’hypothèse 
d’une possible production en langue berbère, bien 
documentée par ailleurs par les sources médiévales 
maghrébines. Il dresse ainsi un tableau très intéres-
sant de la situation linguistique au Maghreb et insiste 
sur le rôle des traducteurs (du berbère à l’arabe, de 
l’arabe au berbère), qui sont souvent mentionnés 
dans les sources ibadites.

La deuxième partie est consacrée à des person-
nages qui jouèrent un rôle important dans l’histoire 
du Maghreb médiéval (« Individus exceptionnels 
dans l’histoire du Maghreb médiéval », p. 139-213). 
Utilisant divers types de sources, les deux articles qui 
composent cette section analysent les biographies 
de deux personnalités, à cheval entre l’histoire et le 
mythe. Omayra Herrero étudie les différentes ver-
sions de la biographie de Ṭāriq b. Ziyād, le conquérant 
d’al-Andalus (« Ṭāriq b. Ziyād : las distintas visiones 
de un conquistador beréber según las fuentes 
medievales », p. 141-185). L’ensemble des données 
analysées permet non seulement de préciser notre 
connaissance de la vie de l’homme, mais aussi de 
mieux comprendre certains phénomènes et pro-
cessus ethniques, religieux et socio-politiques de la 
conquête musulmane et de la formation des sociétés 
islamiques. L’A. analyse les différents topoi présents 
dans les sources, concernant ce client berbère de 
Mūsā b. Nuṣayr, représentant de l’ethnie dominante 
arabe, et ses actions : capture ou massacre des en-
nemis, butin, recherche du martyre, appel à l’islam 
(daʿwa) et miracles réalisés.

Ensuite Elemine Ould-Mohamed Baja pré-
sente Ǧawhar, personnage des débuts de l’époque 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Meouak Mohamed (éd.): Biografías magrebíes. Identidades y grupos religiosos, sociales y políticos en el Magreb medieval., recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 28	 86

III. Histoire

almoravide (« Le statut du personnage de Ǧawfar à 
travers les principales versions de la genèse du mou-
vement almoravide », p. 187-213). S’appuyant sur 
des sources généralement peu utilisées à propos de 
l’histoire almoravide, l’A. note que si c’est à Yaḥyā b. 
Ibrāhīm des Guddāla qu’est le plus souvent attribuée 
la fondation du mouvement almoravide, il n’est en 
revanche pas mentionné par ʿ Iyāḍ al-Sabtī, ni par Ibn 
Šaddād dont s’inspirèrent Ibn al-Aṯīr et al-Nuwayrī et 
peut-être aussi al-Ǧannābī. Ces auteurs attribuent en 
fait le rôle de pélerin-fondateur à Ǧawhar b. Sikkīm, 
qui est présenté, dans la version habituelle des débuts 
de l’Empire des Lamtūna, comme un faqīh qui aurait 
dirigé la rébellion contre Ibn Yāsīn. L’A. compare donc 
les deux versions, à partir d’une approche anthropo-
nymique, de la rébellion des Guddāla, de la mort de 
Yaḥyā b. Ibrāhīm et de la qualité du témoignage des 
auteurs, et de leur statut. Cette étude bouleverse le 
récit qu’on fait traditionnellement de l’origine du 
mouvement des Sahariens.

La troisième partie, comportant quatre contri-
butions, traite de savants ou d’hommes politiques du 
Maghreb, entre le xiie et le xve siècle (« Les auteurs 
maghrébins entre le savoir, la politique et la religion », 
p. 213-293). D’abord Nejmeddine Hentati réévalue 
la dimension religieuse de l’activité et de la vie d’Ibn 
Baṭṭūṭa et d’Ibn Ḫaldūn, qui sont présentés d’ordi-
naire exclusivement comme géographe et historien 
(« Deux auteurs maghrébins du viiie/xive siècle et le 
mālikisme : Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ḫaldūn », p. 217-243). 
Rappelant que ces deux savants étaient des malikites 
originaires du Maghreb, ayant voyagé et assumé en 
Orient les fonctions de qāḍī, l’A. se demande s’ils ont 
tenté d’imposer leur point de vue, ou s’ils se sont 
adaptés à leur nouvel environnement. Il conteste par 
ailleurs qu’Ibn Baṭṭūṭā ait eu une formation religieuse 
sommaire, comme l’affirment  certaines études qui 
doutent d’ailleurs que le Maghrébin soit réellement 
l’auteur de sa riḥla, et soutient que c’était un bon 
juriste malikite avec une bonne formation, mais 
surtout intéressé par le hadith plutôt que par le fiqh, 
ce qui expliquerait qu’il n’ait pas été un défenseur 
du malikisme en Orient, à la différence d’Ibn Ḫaldūn.

À partir de l’étude de la vie d’Ibn ʿ Aṭiyya, Amira 
K. Bennison s’intéresse à l’identité tribale dans la 
formation des élites almohades (« Tribal identities 
and the formation of the Almohade élite: the sa-
lutory tale of Ibn ʿAṭiyya », p. 245-271). Reprenant 
les concepts ḫaldūniens de dawla, de ʿaṣabiyya, l’A. 
analyse la complexité des relations entre l’identité 
tribale et l’identité religieuse, dans les cercles diri-
geants du mouvement almohade, et voit dans la 
tragique destinée d’Ibn ʿAṭiyya un symptôme de 
l’émergence d’une nouvelle élite almohade. Puis 
rapidement, elle présente les conséquences sociales 

de l’incorporation de l’élément berbère et son rôle 
dans la politique des Almohades.

Enfin Miguel Ángel Manzano propose une syn-
thèse sur la conception des lignages et des structures 
tribales, telle qu’elle se dégage de la muqaddima 
d’Ibn Ḫaldūn (« Sociedad, linajes y cohesión tribal 
en le Mágreb bajomedieval : consideraciones sobre 
las teorías de Ibn Jaldūn », p. 273-293).

La dernière partie, contenant quatre articles, 
est dédiée aux groupes, aux élites religieuses et aux 
cercles du pouvoir (p. 295-482). Mohamed Hassen 
présente une étude des relations et des migrations 
de population entre l’Ifrīqiya et la Sicile à travers la 
documentation des ǧarā’id et des sources juridiques 
(« Les mouvements migratoires entre l’Ifrīqiya et la 
Sicile aux ve/xie et vie/xiie siècles », p. 297-323).

À partir d’une démarche régressive et en 
utilisant des sources transmises oralement, Salah 
Alouani reconstitue l’histoire de la tribu des awlād 
Sīdī ʿAbīd, célèbre famille de marabouts de l’Ifrīqiya 
intérieure (« Les Awlād Sīdī ʿ Abīd : histoire d’une tribu 
maraboutique de l’intérieur de l’Ifrīqiya médiévale », 
p. 325-387). L’A. tente de comprendre le processus 
par lequel on passe d’un saint (fondateur) à une 
tribu maraboutique, et en étudie l’impact social et 
culturel. Il attribue au choc culturel provoqué par 
les invasions hilāliennes la recomposition du sys-
tème tribal local, avec la sédentarisation de certains 
groupes, l’apparition de nouvelles formations et la 
disparition d’anciennes. C’est dans ce contexte qui 
repose sur des fondements inédits, et religieux, que 
le soufisme, sunnite et malikite, se mit à jouer un rôle 
de premier plan.

Roser Salicrú i Lluch porte son regard sur les 
sources latines chrétiennes catalano-aragonaises des 
xive et xve siècles et sur les informations qu’on peut 
en tirer à propos des contacts politiques et diploma-
tiques avec l’Islam (« Desde la otra orilla : las fuentes 
cristianas catalano-aragonesas y los círculos de poder 
del Islam occidental bajo-medieval », p. 389-415). L’A. 
se livre en particulier à une première recension du 
personnel administratif et diplomatique chargé par 
les pouvoirs musulmans occidentaux des relations 
avec l’Aragon.

Enfin, Marta García Novo s’intéresse à l’œuvre 
d’Aḥmad Bābā al-Tinbuktī (« Ulemas mālikíes del 
bilād al-Sūdān en la obra biográfica de Aḥmad Bābā 
al-Tinbuktī (963/1556-1036/1627) », p. 417-479). 
L’A. analyse la diffusion des ouvrages malikites et la 
place que ceux-ci occupent dans la formation des 
savants africains, avec une attention particulière au 
soufisme et au malikisme. La liste des abréviations et 
des sources utilisées ferme le volume.

Cet ouvrage s’inscrit dans la série des EOBA qui 
concernent, comme leur nom l’indique, al-Andalus. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Meouak Mohamed (éd.): Biografías magrebíes. Identidades y grupos religiosos, sociales y políticos en el Magreb medieval., recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 28	 87

III. Histoire

Le passage du Détroit de Gibraltar est une excellente 
initiative pour des époques où les liens sont si forts 
entre les deux rives de la Méditerranée. Ces liens ont 
été démontrés à de nombreuses reprises en particu-
lier par les chercheurs du CSIC, Manuela Marín et Ma-
ribel Fierro. Qu’un ouvrage soit consacré aux savants 
du Maghreb a donc une logique, comme l’affirme à 
juste titre Mohamed Meouak dans l’introduction. 
En outre les différentes études présentées comblent 
une lacune et témoignent de la revitalisation récente 
des études maghrébines. Nous ne pouvons que nous 
féliciter de cette publication qui intéressera tous les 
spécialistes de l’Islam médiéval et moderne, voire 
au-delà.

Pascal Buresi 
CNRS - CIHAM - UMR 5648

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Meouak Mohamed (éd.): Biografías magrebíes. Identidades y grupos religiosos, sociales y políticos en el Magreb medieval., recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

