
	 BCAI 28	 78

III. Histoire

Matthee Rudi,�
Persia in Crisis. Safavid Decline  
and the Fall of Isfahan.

London-New York, I.B. Tauris, 2012,  
xxxiv + 371 p. 
ISBN : 978-18455117450

Connu pour ses nombreux travaux sur l’histoire 
politique, économique et culturelle de l’Iran safavide, 
Rudi Matthee nous fournit ici une étude très appro-
fondie sur le déclin et la chute de cette dynastie. Entre 
la Turquie ottomane et l’Inde moghole, au début du 
xviiie siècle, l’Iran safavide (1521-1722) faisait encore 
figure de grande puissance. On avait souvent consi-
déré que le règne du despote éclairé Šāh ʿAbbās I 
(1588-1629) comme l’apogée du pouvoir safavide, 
suivi d’une longue période de déclin marquée par la 
stagnation, l’incompétence politique, la dégénéres-
cence morale, ayant entraîné la chute de la dynastie.

Matthee nous fournit ici une nouvelle analyse de 
cette situation. Agissant dans un cadre géographique 
compliqué, où vivent de nombreux éléments tribaux, 
les souverains safavides doivent transcender les in-
térêts particuliers. Ceux-ci s’expriment notamment 
dans un factionnalisme endémique s’opposant à 
l’imposition d’une idéologie shiite de plus en plus 
dogmatique, autoritaire et répressive. L’économie se 
dégrada et, face aux tendances centrifuges dans un 
État qui se veut centralisé, les derniers souverains 
safavides ne parvinrent pas à surmonter les crises 
politiques et économiques, malgré la présence à 
leurs côtés d’administrateurs avisés et compétents. 
C’est notamment à la personnalité et à l’action de 
ces personnages que s’attache l’auteur.

Dans son Introduction, il rend hommage à Lau-
rence Lockhart pour son ouvrage intitulé The Fall of 
the Safavid Dynasty and the Afghan Occupation of 
Persia (1958) et signale que les critiques formulées 
par M. Dickson sur cet ouvrage ont été considérées 
comme « uncharitable » par Axworthy (p. xxi, n. 3). 
Il signale les études pionnières de Minorsky et Röhr-
born sur la période (on peut y ajouter celles d’Aubin) 
suivies de nombreuses publications depuis le renou-
veau des études safavides à partir des années 1980, 
auxquelles l’auteur a largement participé jusqu’à ses 
contributions récentes.

Matthee se propose de « revisiter » la seconde 
période safavide entre la mort de Šāh ‘Abbās I et la 
chute d’Ispahan, suite à l’invasion afghane en 1722, 
en portant un regard nouveau sur les forces qui ont 
continué à animer la dynastie safavide et sur celles 
qui ont amené sa chute (p. xxii). Il critique la notion 
de « déclin » professée par Lockhart. Il la trouve 
maintenant inappropriée tant pour les puissances 

européennes que pour l’Empire ottoman ou l’Inde 
moghole. Le « déclin » d’une société semble d’autant 
plus évident qu’il est comparé à la montée en puis-
sance d’une autre. Ainsi, le « déclin » des Safavides 
coïncide avec le début des « Lumières » en Europe. 
Son apogée se situe bien sous le règne de Šāh ʿ Abbās I 
qui monopolisa le pouvoir, mais il ne put exercer 
efficacement son contrôle sur la société, et celui de 
l’État s’affaiblit sous ses successeurs. Toutefois, bien 
que ceux-ci aient passé la plupart de leur temps dans 
la recherche des plaisirs, ils ont pu choisir des grands 
vizirs compétents. Une fois en place, conscients des 
problèmes, ils se sont efforcé de les résoudre (p. xxix).

Des forces compensatrices existaient donc (des 
administrateurs non corrompus, des soldats qui 
combattaient, des exportations encore florissantes). 
Il faut par conséquent « définir ce qui est en déclin » 
(citation de Thomson, Decline in History, p. 91). L’au-
teur souscrit à  l’analyse de Minorsky selon laquelle 
le développement par ʿAbbās I des terres de la 
couronne au détriment des terres d’État, visant tout 
d’abord à diminuer l’influence des qizilbāš (éléments 
tribaux qui avaient amené Šāh Ismāʿīl I au pouvoir), 
diminua les revenus fiscaux après son règne. Après la 
signature du traité de Zuhāb, en 1639, l’efficacité de 
l’armée diminua. Après ʿ Abbās I, les princes passaient 
plus de temps confinés dans le harem que sur les 
champs de bataille. Cependant, pour des raisons de 
prestige, la vie dissolue et les dépenses somptuaires 
de la vie de cour étaient choses courantes tant en 
Occident qu’en Orient. Cela devait être compensé 
par la vigilance, la magnanimité, la générosité (p. xxx).

Dans son analyse des causes et effets du déclin, 
Matthee se réfère à la téléologie, « pas seulement 
parce que, aussi tardivement qu’en 1700, personne 
ne savait que l’État safavide allait s’effondrer quelque 
vingt années plus tard ». Ces causes et effets sont 
examinés sous forme de questions débattues dans 
son long exposé. L’Introduction se termine par la 
présentation du contenu de l’ouvrage, l’”organisa-
tion” thématique étant reprise dans la chronologie. 
L’ouvrage est divisé en huit chapitres, comportant 
chacun une introduction et une conclusion. En voici 
une brève analyse : 

Le chapitre 1, « Patterns: Iran in the Late Safavid 
Period », constitue en quelque sorte une seconde 
introduction plus détaillée. Par plusieurs aspects, à 
sa fin, l’État safavide pouvait apparaître comme l’un 
des « early modern states » asiatiques. Au début du 
xvie siècle, sa montée était basée sur un pouvoir 
militaire tribal, un « leadership » charismatique et 
un messianisme religieux. Avec le temps, ces forces 
s’affaiblirent et furent remplacées par d’autres 
sources de légitimité, avec la montée en puissance 
du pouvoir religieux, celui des mojtaheds imamites. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Matthee Rudi: Persia in Crisis. Safavid Decline and the Fall of Isfahan., recensé par Jean Calmard
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 28	 79

III. Histoire

Les qizilbāš (« têtes rouges ») se révélèrent indisci-
plinés et destructeurs. Une nouvelle élite militaire 
et administrative, les ġulam (litt. « esclaves ») issus 
du Caucase (Géorgiens, Circassiens, Arméniens), fut 
introduite pour les neutraliser. En mêlant les modèles 
traditionnels de la royauté et de la religion institu-
tionnalisée, l’État safavide demeura une formation 
« pré-moderne » selon les théories de Max Weber re-
formulées par Michael Mann, suivi par Matthee dans 
sa distinction entre pouvoir despotique (immédiat) 
et infrastructurel (logistique). L’État safavide devint 
centralement organisé, mais ne put jamais surmonter 
la fragmentation politique, sociale et économique de 
la société (p. 3).

Les aspects géographiques, ethniques et écono-
miques conditionnent les forces centrifuges, et il fallut 
à l’Iran beaucoup plus de temps pour former un État 
central fort qu’ailleurs au Moyen-Orient. L’économie 
restait faible dans les domaines de l’agriculture, de 
la production limitée de biens pour l’exportation 
(celle de la soie, monopole d’État créé par ʿAbbās I, 
épuisant l’économie), des ressources limitées en or 
et en argent entraînant la dépendance de l’extérieur 
pour la monnaie. Le commerce caravanier était lent 
et coûteux. La production agricole et manufacturière 
servait surtout la consommation locale. Dans les 
zones tribales, la monnaie était peu utilisée et la pra-
tique du troc s’étendait jusqu’à la cour. La loyauté des 
chefs tribaux était fluctuante, certains étant tentés 
de passer aux Ottomans.

La fragmentation de la société était (et demeure) 
visible dans la mosaïque ethnique et linguistique qui 
caractérise l’Iran, avec trois groupes de langues de 
structures différentes : le persan (langue de culture 
littéraire, diplomatique, administrative), le turc azeri 
(langue de la cour), l’arabe (langue religieuse et verna-
culaire dans les provinces de l’Arabistan et du littoral 
du golfe Persique). Ajoutons à cela le kurde et autres 
langues locales. Malgré leur importance économique, 
les minorités (Arméniens, juifs, zoroastriens) étaient 
beaucoup moins nombreuses que dans l’Empire 
ottoman. Bien que les Safavides soient parvenus à 
convertir au shiisme duodécimain la plupart des 
habitants de leurs territoires, les résistances sunnites 
restèrent importantes, tant parmi les élites que 
dans les zones périphériques, jusqu’à la chute de la 
dynastie. Le peuple et la société rurale vivaient dans 
l’insécurité, craignant le banditisme, le passage des 
armées ou des cortèges officiels. Les villages les plus 
prospères étaient situés hors des routes principales, 
comme on a pu l’observer aussi en Europe (p. 11). Le 
caractère frondeur des Persans vis-à-vis du pouvoir a 
été souvent remarqué. Comme les Moghols en Inde, 
les shahs safavides exerçaient un pouvoir itinérant 
pour rester en contact avec leurs territoires, mater 

les rébellions, contrôler les zones frontalières. Ils évi-
taient d’appointer les fonctionnaires dans leur région 
d’origine et leur tenure était souvent courte.

Face aux tensions centrifuges, il existait des 
forces centripètes tout aussi importantes. Ces élé-
ments sont essentiellement : l’acceptation générale 
du principe de royauté de droit divin, l’existence 
de concepts religieux fortement intégrateurs, le 
caractère centralisateur de la langue et de la culture 
persanes. Cela contribuait à la cohésion sociale et 
assurait, dans le meilleur des cas, une certaine stabi-
lité. Le shah restait cependant une force d’unification 
cruciale. Mais malgré les apparences, « it would be 
anachronic to label early modern Iran a nation-state 
in the modern sense of the term » (p. 13).

Ce premier chapitre est suivi de sept autres 
présentant, dans leur chronologie, les structures  et 
les acteurs politiques en action.

Le chapitre 2, « Politics at the Safavid Court, I: 
Shahs, and Grand Viziers, 1629-1666 », concerne les 
règnes de Ṣafī I (1629-1642) et de ʿAbbās II (1642-
1666). Au caractère itinérant du souverain et de la 
cour, perpétuellement en campagne, se substitue 
une administration sédentaire dominée par les gens 
du harem, les eunuques et les femmes. En cessant 
de guerroyer, après la paix de 1639, avec les Otto-
mans, auxquels ils cèdent l’Irak arabe, les Safavides 
montrent leur faiblesse. Excellent administrateur, le 
grand vizir Mirzā Muḥammad Ṭaqī (en poste de 1634 
à 1645) décide toutefois de réduire les dépenses 
militaires. Cependant, peu après l’exécution de ce 
vizir, ʿAbbās II parvint, en 1648-53, à reprendre aux 
Moghols le contrôle de Qandahār que les Safavides 
conserveront jusqu’en 1709. Les deux vizirs qui suc-
cédèrent à Mirzā Ṭaqī n’avaient pas une personnalité 
marquée. Ḫalifa Sulṭān (1645-54), sayyid Marʿašī du 
Māzandarān, gendre de ʿAbbās I, avait servi sous ce 
souverain. De personnalité complexe (“a cleric who 
liked to drink”), il lança une campagne « anti-vice » 
et prit des mesures discriminatoires envers les Ar-
méniens. Il accompagna ʿ Abbās II dans sa campagne 
contre les Moghols et, comme Mirzā Ṭaqī, fut un 
négociateur habile avec les agents des compagnies 
européennes. Il eut comme dangereux rival Allāh 
Verdī ẖān, un influent ġulām arménien. Sous le vizi-
rat de Muḥammad Beg (1654-1661), la politique de 
conversion des terres d’État en terres de la couronne 
atteint son apogée. Particulièrement incompétent, 
Mirzā Muḥammad Mahdī (1661-1669) parvint à se 
maintenir en place après la mort de ʿAbbās II.

Le chapitre 3, « Safavid Politics, II: Shahs, Grand 
Viziers, and Eunuchs, 1666-1699 », examine l’évolu-
tion de la vie de cour sous Šāh Sulaymān. Le pouvoir 
exercé par le grand vizir dépend de plus en plus de 
l’influence des eunuques qui intervinrent dans le 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Matthee Rudi: Persia in Crisis. Safavid Decline and the Fall of Isfahan., recensé par Jean Calmard
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 28	 80

III. Histoire

choix du successeur de ʿAbbās II. D’abord couronné 
sous le nom de Ṣafī II, suite aux injonctions des as-
trologues, après un second couronnement, celui-ci 
régna sous le nom de Šāh Sulaymān (1666-1694). 
Séparé de la vie publique, il interdisait d’être vu avec 
ses femmes lors de ses « excursions » à cheval. Il choi-
sit cependant un grand vizir compétent, Šayḫ ʿAlī 
ḫān Zangana (1669-1689). Mais, suite à l’émergence 
d’une dualité de pouvoir, ses initiatives en matière de 
fiscalité furent contrées par celles d’un conseil privé. 
Il en résultait « un État sans gouvernail » (conclusion, 
p. 249). Démis en 1672, Šayḫ ʿAlī ḫān fut réinstallé 
l’année suivante. D’origine kurde, on le supposait 
crypto sunnite. Il menait une vie austère, alors que le 
shah se livrait à de coûteux loisirs tels que la chasse. Il 
imposa de nouvelles taxes aux Arméniens et pressa 
les zoroastriens de se convertir à l’islam. Malgré l’in-
sécurité de sa position, il conserva son poste jusqu’à 
sa mort en 1689. Son successeur, Mirzā Muḥammad 
Ṭāhir Qazvīnī, se maintint jusqu’en 1699 sous le règne 
de Šāh Sulṭān Ḥusayn (1694-1722). Mais le qūrčī bašī, 
chef de la cavalerie tribale, était alors l’homme le plus 
puissant du royaume.

Le chapitre 4, « Monetary Policy and the Disap-
pearing Mints, 1600-1700 », concerne les pratiques 
économiques de l’administration safavide. Les 
sources persanes étant très peu loquaces sur ce point, 
Matthee utilise essentiellement la documentation 
laissée par les agents des compagnies maritimes eu-
ropéennes. Ce chapitre est centré sur l’administration 
fiscale, le manque de moyens financiers, la dévalua-
tion de la monnaie et la disparition progressive des 
lieux de frappe, ce dernier point étant explicité avec 
trois cartes in texto.

Le chapitre 5, « From Perpetual War to Lasting 
Peace: Safavid Military Politics in the Seventeenth 
Century », concerne la cessation des Safavides 
d’étendre leurs territoires après le traité de Zuhāb 
de 1639, par lequel ils cédèrent la Mésopotamie aux 
Ottomans, leur seule action de « reconquête » étant 
celle de Qandahār (voir supra). L’auteur analyse l’or-
ganisation de l’armée après le remplacement, partiel, 
des qizilbāš par des ġulām caucasiens, une pratique 
remontant au xvie siècle. L’armée ottomane leur était 
nettement supérieure, surtout en ce qui concerne 
l’usage de l’arme à feu. Les problèmes monétaires 
entraînaient une faiblesse militaire croissante. Celle-
ci est analysée sous les règnes de Ṣafī, ʿAbbās II, 
Sulaymān.

Le chapitre 6, « Weakening Links: The Center and 
the Provinces, 1600-1700 », analyse l’interaction entre 
le gouvernement central et les provinces. La pratique 
du pouvoir mêlant l’intimidation et la violence, les 
conflits se réglaient par des négociations et des arran-
gements. Les sources persanes, orientées vers la capi-

tale et la cour, donnent une image positive du shah 
en tant que protecteur du peuple. Les informations 
sur ses « sujets » (raʿāyāt) sont donc à rechercher 
dans les sources européennes : les témoignages des 
voyageurs et des agents des compagnies maritimes 
concentrés essentiellement sur le sud.

Le chapitre 7, « Religion in Late Safavid Iran: Shi’i 
Clerics and Minorities », analyse l’interaction entre le 
pouvoir politique et la religion à la fin de la période 
safavide. De plus en plus puissant, le « clergé » shiite 
devient une partie intégrante de l’élite bureaucra-
tique. L’auteur examine notamment l’attitude des re-
ligieux envers les minorités autochtones : Arméniens 
chrétiens grégoriens (que les missionnaires s’efforcent 
de convertir au catholicisme), juifs, zoroastriens. Les 
sunnites, nombreux à la périphérie, souffrent de dis-
crimination croissante, paradoxalement à l’initiative 
de Šayḫ ʿ Alī ḫān, un Kurde crypto sunnite. La pression 
fiscale s’exerce de plus en plus sur les minorités.

Le chapitre 8, « From Stability to Turmoil; The 
Final Decades, 1700-1722 », reprend les points forts 
discutés dans les chapitres précédents en ce qui 
concerne l’affaiblissement de l’autorité politique, 
le factionnalisme à la cour, le manque de moyens 
militaires, l’accroissement des difficultés financières. 
L’auteur décrit comment les eunuques de la cour, 
les femmes, les religieux « littéralistes » en vinrent 
à dominer la cour du faible Šāh Sulṭān Ḥusayn où 
sévissaient la corruption, les abus de pouvoir, le fac-
tionnalisme des élites. Cela ne laissait aucune chance 
pour résoudre les difficultés internes et externes. À 
travers les rivalités et les intrigues, la politique de la 
cour est alors marquée par les initiatives du puissant 
vizir sunnite Fatḥ ʿAlī ḫān Daġestānī (p. 206-214).

 Le renforcement de la forme intolérante du 
shiisme aliénait les populations tribales sunnites des 
zones frontalières qui se révoltèrent au Caucase, au 
Kurdistan, au Baloutchistan, en Afghanistan. Dans la 
phase précédant la chute, les troubles s’étendirent au 
sud, aux régions côtières du golfe Persique, en proie 
aux attaques des Omanis. Les Afghans rencontrèrent 
d’abord une sérieuse résistance dans leur tentative de 
s’emparer de Kirmān. Alors que le shah construisait 
des jardins de plaisir, Ispahan était menacée par les 
déprédations des Lors et des Bakhtyaris. Après une 
nouvelle attaque, les Afghans s’emparèrent de Kirmān 
(1721) avant de se diriger vers Ispahan. L’Afghan 
Maḥmūd battit l’armée safavide à Gulnābād (mars 
1722) et assiégea Ispahan. Au bout d’un terrible siège 
de six mois, la capitale safavide tomba aux mains des 
Afghans et le shah dut laisser son pouvoir à Maḥmūd.

Dans sa conclusion, Matthee retrace, dans une 
perspective plus vaste, la place le l’Iran safavide face 
aux pouvoirs contemporains, les Ottomans et les 
Moghols. Bien que « discutable », son statut « d’État-

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Matthee Rudi: Persia in Crisis. Safavid Decline and the Fall of Isfahan., recensé par Jean Calmard
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 28	 81

III. Histoire

Nation » le distingue des autres régimes dynastiques 
de l’Iran jusqu’au xxe siècle (p. 243). La chute des 
Safavides se produisit sous les coups d’une « bande 
tribale dépenaillée » (a rag-tag bunch of tribesmen) 
en nombre bien trop faible pour abattre un quel-
conque État organisé. En bref, le système politique 
safavide était affaibli au point d’être atrophié avant 
même la chute d’Ispahan (p. 245). La paix de Zuhāb 
(voir supra) avait marqué une « rupture dramatique » 
de plusieurs façons. La faiblesse économique et mi-
litaire, l’intolérance religieuse étaient une invitation 
pour une « invasion barbare » (p. 252). Le pouvoir 
tribal afghan fut bref (1722-1729), mais il fut suivi 
d’une longue période de chaos sous Nādir Šāh (1736-
1747) et d’autres pouvoirs dynastiques. Malgré une 
reprise économique limitée, il fallut attendre un 
siècle pour que l’Iran retrouve une certaine mesure 
de stabilité (p. 255).

Comme nous l’avons déjà signalé supra, Rudi 
Matthee a largement contribué au renouveau des 
études safavides. Le présent ouvrage constitue une 
contribution majeure pour la compréhension de 
l’histoire safavide sur laquelle il fournit un éclairage 
nouveau, fondé sur une solide analyse critique des 
sources primaires et secondaires jusqu’aux contribu-
tions les plus récentes. Dans une étude globale sur la 
période, Andrew Newman avait attiré notre attention 
sur la fragilité du pouvoir safavide. Pour le qualifier, au 
terme de « state », il préférait celui de « project, po-
lity, realm » (Safavid Iran. Rebirth of a Persian Empire, 
London-New York, 2006. Voir notre compte rendu 
dans Studia Iranica 381, 2009, p. 153-155). Mais son 
analyse ne portait pas sur le déclin et la chute qu’il 
qualifie de « denouement or defeat? » (p. 115 sq.). 
Cette notion de « déclin » est ici finement analysée. 
Avec une argumentation serrée, Matthee retrace, 
depuis le début, les faiblesses de l’« État » safavide qui, 
à maints égards, illustre le fameux paradigme d’Ibn 
Ḫaldūn concernant le flux et le reflux des États du 
Moyen-Orient (p. 243).

Jean Calmard 
CNRS - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Matthee Rudi: Persia in Crisis. Safavid Decline and the Fall of Isfahan., recensé par Jean Calmard
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

