
	 BCAI 28	 75

III. Histoire

Lewicka Paulina B.,�
Food and Foodways of Medieval Cairenes: 
Aspects of Life in an Islamic Metropolis  
of the Eastern Mediterranean.

Leyde, Brill, 2011, 626 p. 
ISBN : 978-9004194724

Il s’agit d’une belle étude, copieuse dans tous 
les sens du terme : l’ouvrage, qui évoque plus d’une 
recette alléchante, fait 626 pages. De ce fait, son coût 
est prohibitif pour la plupart des particuliers, ce qui 
conduit à souhaiter qu’il soit disponible dans toutes 
les bibliothèques de recherche. L’auteure, Paulina 
Lewicka (université de Varsovie), y propose une ap-
proche de l’alimentation et des habitudes de table 
dans l’Égypte mamelouke, visant à sortir le propos 
du domaine de l’élite et de ses palais, procédant lar-
gement de l’anthropologie historique et se fondant 
surtout sur l’analyse et le dépouillement de diverses 
sources écrites « transdisciplinaires », imposées 
logiquement par la thématique étudiée : ouvrages 
de recettes, traités de ḥisba, annales et chroniques, 
ouvrages médicaux, textes littéraires savants et 
populaires. Peut-être pourrait-on de ce fait avoir 
l’impression que les apports de l’archéologie sont 
insuffisamment mis à profit, encore que l’auteure 
en traite, notamment pour en expliquer les limites 
pour le sujet abordé. Si des études antérieures ont 
déjà posé ces questions (on pensera notamment aux 
travaux d’Ashtor, Goiten, Mez, Lane, etc.), l’étude pro-
posée ici est plus ample, plus exhaustive et surtout 
plus anthropologique, dans le sens où elle cherche 
autant que faire se peut à cerner et décrire la réalité 
concrète des pratiques alimentaires quotidiennes 
liées aux produits, leur diffusion, leur accommodage, 
leur coût, leur utilisation, etc.

L’ouvrage se divise en trois parties respective-
ment consacrées aux aliments (p. 67-350), aux repas 
(p. 351-456) et aux boissons (p. 457-550). L’ensemble 
est précédé par une longue séquence introductive, 
incluant la table des matières, une préface, les re-
merciements d’usage, la liste des abréviations, trois 
cartes (Proche-Orient, vallée du Nil et péninsule du 
Sinaï, Le Caire médiéval), enfin l’introduction propre-
ment dite, subdivisée en une réflexion sur Le Caire 
médiéval et ses habitants et en une présentation de 
la problématique et des sources respectives.

Chaque partie se subdivise en deux chapitres. 
Ainsi, la première, qui est aussi très nettement la plus 
longue (près du triple de chacune des deux autres), 
traite du « menu cairote » sous deux aspects : un 
chapitre est consacré à « The Cairene menu: Genesis » 
et l’autre à « The Cairene menu: Ingredients, Products 
and Preparations ». La naissance d’une « cuisine 

cairote » est abordée par le biais des influences et 
apports exogènes (un réajustement est ainsi proposé 
pour redonner une place centrale aux apports non 
hellénistiques, indiens ou persans par exemple) et 
par le biais des pratiques locales, particulièrement 
l’importance du pain et de la surveillance de sa 
production et de sa vente, celle de la « cuisine de 
rue » par comparaison avec la cuisine à domicile, les 
métiers de bouche, les prix, etc. L’auteure tente de 
manier avec prudence des informations qu’il n’est 
pas toujours facile d’interpréter, et qui portent de 
fait sur une période plus large que la seule période 
mamelouke. Elle y réussit le plus souvent et parvient 
à rendre vivant et convaincant le monde qu’elle 
décrit au quotidien. Ici, comme dans l’ensemble de 
l’ouvrage, un éclairage utile est apporté à tout ce qui 
n’est pas la haute cuisine des domaines palatiaux ou 
plus largement de la ḫāṣṣa.

Mais, parfois, on peut se demander si le souci 
de représenter l’alimentation au quotidien ne la 
conduit pas, ponctuellement, à des déductions un 
peu rapides, qu’il convient de signaler, sans pour 
autant lui en faire reproche, tant l’important travail 
fourni enrichit la connaissance de la vie quotidienne 
et des pratiques alimentaires. Je n’en retiendrai qu’un 
exemple. Différents auteurs (voyageurs européens, 
Maqrīzī, chercheurs occidentaux…) relèvent l’ab-
sence dans les demeures égyptiennes de cuisines (le 
lieu, les ustensiles, le four…) ou de provisions, et leur 
profusion dans les rues. Goiten note à la fois que la 
cuisine est « a common fixture » dans les demeures 
et que « very little heating and not much coo-
king » étaient faits à domicile. L’auteure voit ici une 
contradiction et considère plutôt que « All a smart 
housewife had to do was to tell her husband in the 
morning what to bring home for dinner in the eve-
ning » (p. 91). Or, on peut se demander si le propos 
de Goiten est vraiment contradictoire. Ne pourrait-il 
pas signifier plutôt que l’on prépare les aliments dans 
la cuisine (puisqu’on la trouve habituellement dans 
les logements) et qu’on les fait cuire à l’extérieur (ce 
qui expliquerait l’absence de four ou de traces de 
cuisson que l’auteure signale (1) ? Toujours est-il que le 
premier chapitre dépeint de manière détaillée, d’une 
part les professionnels des métiers de bouche, dans 
leur diversité, plus particulièrement les cuisiniers et 
autres rôtisseurs, proposant à la vente des mets cuits 

(1)  Une telle pratique était encore dans l’usage par exemple 
dans le Beyrouth des années 1970. Certains plats préparés à 
domicile étaient ensuite adressés au boulanger pour qu’il les 
fasse cuire dans le four à pain, y compris quand la cuisine du 
logement était équipée d’un four. On estimait en effet que seul 
ce mode de cuisson pouvait donner au plat le goût qu’il devait 
avoir (par exemple, les manā’īš ou certaines variantes de kebbé 
maḥšiyya bi-ṣ-ṣaniyya).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Lewicka Paulina B.: Food and Foodways of Medieval Cairenes: Aspects of Life in an Islamic Metropolis of the Eastern Mediterranean., recensé par Katia
Zakharia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 28	 76

III. Histoire

de qualité très inégale, et, d’autre part, leurs clients. 
Les p. 127-128 rappellent ce qu’il en était des plus 
pauvres, guettant ce que les uns leur donnaient en 
partage ou ce qu’ils pourraient voler aux autres.

Le second chapitre aborde en détail les ingré-
dients et les recettes les plus connues dans lesquelles 
ils étaient utilisés, céréales, viandes, laitages, légumes, 
fruits frais ou séchés, aromates et accommodements, 
etc. C’est un chapitre dense, détaillé, très documenté, 
très diversifié, qui appelle une lecture attentive et 
exhaustive. Je ne pourrai ici qu’en effleurer rapide-
ment quelques aspects. S’agissant des céréales, dans 
lesquelles le blé se taille la place la plus importante 
(p. 155-173), l’auteure parvient à établir que, contrai-
rement à une idée reçue, dans Le Caire mamelouk, le 
riz était un ingrédient fréquemment utilisé et rela-
tivement peu coûteux (sur le riz, voir les p. 139-154, 
particulièrement 151). Pour ce qui est des viandes, 
peu consommées par le commun, surtout par temps 
chaud, et dans lesquelles le mouton occupe une place 
de choix, l’auteure s’arrête au destin plus inattendu de 
la viande de porc (p. 176-177) et de cheval (p. 178-180) 
dans les marchés du Caire. Elle s’intéresse également, 
de manière concrète et pratique, aux différents modes 
de cuisson et de conservation, donnant parfois des 
traits anecdotiques, comme la mention de certains 
subterfuges permettant de camoufler l’odeur des 
produits, surtout des viandes avariées (p. 189) dont 
on cachait également les mauvaises odeurs ou saveurs 
par l’abus d’épices (p. 328) ; ou la pratique consistant à 
remplacer l’os à moelle, jugé si inélégant à aspirer, par 
un « faux » fait de foie écrasé et de graisse de mouton 
(p. 187). Le chapitre aborde également les laitages, 
leur fabrication, leur conservation, leurs modes de 
consommation et la longévité de certaines recettes 
ou pratiques, encore existantes de nos jours (labnih, 
šankliš, ḥālūm…). Enfin, un aspect non négligeable 
concerne la relation entre médecine et alimentation, 
particulièrement entre la consommation de certains 
fruits et légumes et les principes et préceptes médi-
caux.

Malgré un effort volontariste de la part de l’au-
teure pour centrer ce chapitre sur Le Caire mamelouk, 
elle est fréquemment contrainte d’extrapoler, que ce 
soit dans le temps ou dans l’espace (c’est par exemple 
dans des ouvrages produits au cœur de la Bagdad 
abbasside des premiers temps que les liens entre 
médecine et alimentation trouvent leurs sources). Ici 
ou là, on voit aussi apparaître des liens, parfois inat-
tendus, entre les soubresauts des sphères du pouvoir 
(pas toujours mamelouk) et la consommation de 
certains produits. Ainsi c’est la chute des Fatimides 
qui favorise la baisse du prix des pistaches et, partant, 
la propagation de leur consommation sous diverses 

formes (il aurait fallu se débarrasser de stocks conser-
vés au palais ou chez les marchands, p. 288-289).

La deuxième partie, si elle ne manque pas d’in-
térêt, est sans doute la partie la moins novatrice de 
l’ouvrage, malgré la tentative de dépasser les textes 
« idéalistes » pour aborder les pratiques dans leur 
réalité. Cette partie s’intéresse, d’une part, aux lieux 
où se tiennent les repas (chapitre 3) et, d’autre part, à 
la manière dont ils se déroulent (chapitre 4). Déjà, le 
chapitre 3 reprend un article précédemment publié 
par l’auteure elle-même. Les lieux publics où l’on se 
sustente sont les moins bien documentés, surtout 
pour les périodes les plus anciennes. La question est 
double : certains de ces lieux ne sont pas mentionnés 
dans la documentation parce qu’ils n’existent pas 
(auberges, restaurants) ; d’autres, parce que, bien 
qu’ils existent (waqf-s dédiés à nourrir les voyageurs, 
cours des mosquées), ne font pas l’objet de dévelop-
pements conséquents dans les textes. Il n’y a donc 
pas de lieux publics au Caire spécifiquement dévolus 
à l’alimentation, particulièrement aux époques les 
plus anciennes. Si les échoppes faisant commerce 
d’aliments cuisinés y sont nombreuses, comme établi 
dans la première partie, l’auteure qui les compare 
à celles de Bagdad (p. 356-357), en déduit que les 
premières n’offrent pas à leurs clients la possibilité 
de manger sur place, contrairement aux secondes, 
du moins si l’on en juge par la célèbre maqāma 
baġdādiyya de Hamaḏānī. De même, manger en mar-
chant ou en se tenant debout dans la rue est mal vu. Il 
convient dès lors de se nourrir dans un lieu fermé, par 
exemple dans les maisons. Ici, l’auteure rappelle que, 
pour autant, les demeures n’ont pas à proprement 
parler une « salle à manger » réservée à cette seule 
fonction et évoque les différents aménagements 
permettant d’y tenir table, selon la superficie des 
logements et la richesse de leurs détenteurs.

Surtout, le chapitre 4 revient sur les ādāb al-
mā’ida connus essentiellement par les ouvrages lit-
téraires et par les textes normatifs et/ou prescriptifs, 
quoique les données figurant dans les premiers ne 
recouvrent pas strictement celles proposées par les 
seconds, notamment au début de l’époque abbasside 
et probablement jusqu’à la synthèse formalisée par 
Ġazālī entre les codes de l’ādāb citadin et ceux de 
la sunna, faisant fusionner les règles du savoir-vivre 
et les rites religieux. Ces données sont moins dissé-
minées que les éléments concernant les ingrédients 
ou autres abordés dans la première partie, malgré 
ce qu’en dit l’auteure (p. 388), même si c’est à juste 
titre qu’elle considère que les manuels prévus à 
cet effet proposent un modèle islamique idéal qui 
n’était pas nécessairement celui des habitus qu’elle 
souhaite atteindre et présenter (p. 393). Toutefois, si 
cette idée certainement exacte est indubitablement 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Lewicka Paulina B.: Food and Foodways of Medieval Cairenes: Aspects of Life in an Islamic Metropolis of the Eastern Mediterranean., recensé par Katia
Zakharia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 28	 77

III. Histoire

intéressante, on peut regretter qu’elle n’ait pas fait 
l’objet d’une étude plus précise chronologiquement 
et géographiquement. En effet, l’auteure illustre le 
décalage entre textes normatifs et/ou prescriptifs et 
les pratiques quotidiennes en prenant ses exemples 
dans différentes régions du monde musulman, et 
ce à différentes époques historiques. Ainsi, par 
exemple, p. 405, l’auteure a parfaitement raison de 
considérer que le discours essentialiste d’Ibn al-Ḥāǧǧ 
(m. ca. 737/1336), se référant au hadith pour définir 
certains comportements, ne peut pas être considéré 
comme une image exacte des pratiques quotidiennes 
de ses contemporains. Mais il me semble que montrer 
un tel décalage aurait nécessité plutôt une approche 
qui prenne en compte rigoureusement la chronologie 
(telle prescription islamique, nouvelle à un moment 
donné, n’était donc pas encore dans l’usage à un autre 
moment, à tel endroit précis, pour le devenir – ou 
pas – à un autre moment encore, etc.). L’approche 
préférée par l’auteure, qui prend des contre-exemples 
en amont (jusqu’aux usages pré-bibliques) et en aval 
(jusqu’à Lane), n’est peut-être pas la plus pertinente 
pour la démonstration voulue. C’est sans doute le 
chapitre le moins abouti de l’ouvrage. Quoique très 
fourni en informations, il est celui où la démonstra-
tion est la plus éparpillée, de sorte qu’elle ne parvient 
pas réellement à se démarquer de manière durable-
ment convaincante du discours essentialiste auquel 
elle cherche à substituer la description des pratiques 
effectives et réalistes. Mais il convient de relever que 
ces points faibles tiennent sans doute pour une large 
part à la nature même des informations abordées. 
Les données normatives et prescriptives, marquées 
par la relation entre usages et rites alimentaires, pré-
dominent dans les sources, de sorte qu’il est malaisé 
de les dissocier des informations plus factuelles et 
de les mettre en perspective. Cela, à mon avis, aurait 
justement rendu encore plus nécessaire d’opter ici 
pour une chronologie et une géographie strictes, 
quitte à disposer de moins de données, mais à mieux 
les situer dans leur temps et dans les lieux où elles 
étaient mises en pratique.

La dernière partie renoue avec les qualités de 
celle consacrée aux ingrédients. Un premier chapitre 
est consacré aux boissons sans alcool, un second aux 
alcools. Entre les deux, la question de la fermenta-
tion et de l’alcoolisation de certaines boissons est 
posée. Les écueils évoqués plus haut, à propos de la 
seconde partie de l’ouvrage, sont ici heureusement 
évités. Si les préceptes sont rappelés, ce sont d’abord 
les modalités de fabrication, de conservation et de 
consommation de ces différents breuvages, allant 
de l’eau aux vins, en passant par les sirops et la bière, 
qui sont décrits dans une convaincante synthèse des 
connaissances disponibles sur ce sujet. La question 

de la prohibition est abordée, il n’aurait pu en être 
autrement, mais moins dans un discours moralisant 
que dans ses relations étroites avec l’exercice du pou-
voir, qui en use pour produire des effets d’annonce 
ou de propagande. De même, les interprétations 
différentes des mêmes textes religieux sont signalées, 
ainsi que les représentations différentes des valeurs 
et des modes de vie qui en découlent.

Quels que soient les désaccords ponctuels qu’on 
peut avoir avec la démonstration, ou les critiques 
portant sur tel ou tel autre aspect ou détail, Food and 
Foodways of Medieval Cairenes: Aspects of Life in an 
Islamic Metropolis of the Eastern Mediterranean repré-
sente une étude sérieuse, solidement documentée, le 
plus souvent bien argumentée, sur un sujet rarement 
abordé par le même angle, surtout pour l’époque la 
plus ancienne. Il réussit en grande partie le pari qui 
le fonde : permettre de se faire une meilleure idée 
de la vie quotidienne de la majorité des Cairotes à 
l’époque mamelouke. Quels que soient les apports 
des travaux postérieurs sur les questions traitées ici, 
cette recherche demeurera certainement au nombre 
des études de référence qu’il convient de consulter.

Katia Zakharia 
Université Lyon II

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Lewicka Paulina B.: Food and Foodways of Medieval Cairenes: Aspects of Life in an Islamic Metropolis of the Eastern Mediterranean., recensé par Katia
Zakharia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

