
	 BCAI 28	 70

III. Histoire

Geoffroy Éric (dir.),�
Abd el-Kader.  
Un spirituel dans la modernité.

Beyrouth, Dar Albouraq, 2010, 334 p. 
ISBN : 978-2841614882

Cet ouvrage réunit les actes de deux colloques 
tenus successivement à Damas en octobre 2008 et 
à Strasbourg en mai 2009. Ils sont dédiés en ultime 
hommage à Bruno Étienne décédé en 2009. Dès son 
introduction, Éric Geoffroy fait une mise au point 
sur le titre « Émir » qui accompagne habituellement 
le nom d’Abd el-Kader alors qu’il est postérieur à sa 
captivité (1847). Notons que le même ouvrage a été 
publié au cours de l’année 2012, deux années après 
la présente édition, à Damas sous le même titre, mais 
cette fois-ci sous la direction de Ahmed Bouyerdene, 
Éric Geoffroy et Setty G. Simon-Khedis.

Abd el-Kader. Un spirituel dans la modernité est 
un ouvrage collectif qui vise à rendre compte de 
l’ancrage de cette figure spirituelle dans la modernité 
du xixe siècle. Là est tout le propos de cet ouvrage 
collectif publié sous la direction d’Éric Geoffroy. L’ori-
ginalité de cette nouvelle et intéressante publication 
réside dans cette perspective choisie pour aborder 
l’homme et son œuvre. Il s’agit d’une lecture faite à 
travers l’épineux concept de « modernité ». En effet, 
« le rapport qu’il [Abd el-Kader] entretient avec 
l’œuvre de Muhyī al-Dīn Ibn ʿ Arabī (m. 1240) éclaire 
la ‘modernité’ propre à Abd el-Kader » (p. 9).

Divisé en deux parties (« Un homme de son 
temps » et « Spiritualité et métaphysique »), l’ouvrage 
commence par un entretien avec le Cheikh Khaled 
Bentounès, entretien dans lequel il aborde des points 
aussi importants que la formation traditionnelle de 
l’Émir Abd el-Kader, son engagement politique et 
religieux ainsi que le lien inextricable qu’il établit 
entre spiritualité et vie quotidienne. La disputatio re-
ligieuse initiée par « ibnu waqtihi » avec les chrétiens 
fait l’objet d’une analyse détaillée par Ahmed Bou-
yerdene. C’est la figure d’un « passeur » entre Orient 
et Occident qui se profile derrière l’auteur de Kitāb 
al-Mawāqif (Le Livre des Haltes). À travers une étude 
fine et bien documentée, Bruno Étienne analyse 
dans quelles circonstances on a voulu mettre Abd 
el-Kader à la tête d’un royaume arabe ; projet dans 
lequel il ne s’engagea pas, convaincu que « le royaume 
n’est pas de ce monde ». Quant à Sanaa Makhlouf, 
elle s’interroge sur « ce qui a mal tourné en islam » 
à partir des réflexions d’Abd el-Kader qui cherche 
la réponse non pas dans le modèle de l’Aufklärung, 
longtemps présenté comme le seul remède, mais 
plutôt à travers l’enseignement d’Ibn ʿArabī. Le 
moment du déclin correspondrait au moment où la 

Umma a tourné le dos au prophète de l’islam. Cette 
thèse a le mérite de montrer les dérives qui sont nées 
des scissions islamiques, mais elle recentre l’huma-
nité des musulmans exclusivement sur la prophétie. 
Cette analyse, toute proportion gardée, ne va pas 
sans rappeler la conférence prononcée par Michel 
Aflaq à Damas en 1943 sous le titre « Ḏikrâ al-rasūl 
al-ʿarabī » (« Commémoration du prophète arabe ») 
dans laquelle il souligne l’importance du Prophète 
en tant que figure garantissant le lien entre le passé 
et le présent de la nation arabe. L’attribution tant 
controversée du Kitāb al-Mawāqif à Abd el-Kader 
est abordée, dans une tonalité parfois polémique, par 
Abdelbaki Meftah un fin connaisseur du taṣawwuf 
(p. 275-286), qui se fonde sur les propos des com-
pagnons et des élèves d’Abd el-Kader, « les témoins 
directs de la genèse des Mawâqif » selon l’auteur de 
l’article. Mouloud Haddad inscrit Abd el-Kader dans 
son contexte historique caractérisé par l’émigration 
d’un nombre non négligeable d’Algériens dans les 
provinces arabes de l’Empire ottoman. L’auteur de 
l’article examine cette situation à partir de la notion 
de hiǧra qui, bien que située sur un tout autre plan, 
rappelle celle qui l’a précédée du vivant du prophète 
Muḥammad. Quant à Michel Levallois, il met en relief, 
avec des analyses fines et nuancées, la convergence 
des voies spirituelles d’Abd el-Kader et du saint-
simonien Ismaÿl Urbain. Leur rencontre s’expliquerait 
par « leur pratique intérieure et ouverte de l’islam » 
(p. 61). Un autre aspect a retenu l’attention de Djalel 
Maherzi. Il s’agit du réformisme administratif et fiscal. 
Le souci égalitaire dans le domaine fiscal et la gestion 
raisonnée de l’administration font de l’Émir Abd 
el-Kader un guide spirituel et religieux original pour 
son époque. Il faudrait cependant nuancer les conclu-
sions de l’auteur qui font de l’Émir un précurseur de la 
fiscalité moderne. Cet article est suivi d’une étude sur 
l’adhésion d’Abd-el Kader à la franc-maçonnerie, ad-
hésion qui a été, pendant longtemps, occultée dans 
sa biographie. Ce sujet, qui a donné lieu à de longues 
controverses, est traité de manière circonstanciée par 
Mouloud Kebache qui s’appuie sur les textes de l’Émir. 
Celui-ci explique en effet les raisons qui l’ont poussé 
à adhérer à la franc-maçonnerie en 1864 avant de 
prendre ses distances avec elle en 1877. Aya Sakkal 
a consacré son étude à la représentation picturale 
d’Abd el-Kader à partir des œuvres de deux peintres : 
les portraits de Hocine Ziani qui, à travers une es-
thétique de déconstruction/reconstruction, fait de 
l’Émir un héros de « l’Algérie nouvelle » (autant dire 
un héros national !) et les représentations abstraites 
d’Ismaël Kachtihi del Moral qui mettent en avant 
la spiritualité de l’Émir. L’article qui clôt la première 
partie de l’ouvrage revient, dans une perspective cri-
tique et analytique, sur les sources bibliographiques 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Geoffroy Éric (dir.): Abd el-Kader. Un spirituel dans la modernité., recensé par Mostafa Zekri
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 28	 71

III. Histoire

et archiviques composées aussi bien des écrits d’Abd 
el-Kader que des textes qu’il a suscités.

La deuxième partie du livre commence par 
un article dans lequel Éric Geoffroy aborde un 
sujet réputé iconoclaste en islam, à savoir l’image 
photographique. L’auteur montre, de manière fort 
convaincante, que la photographie est interprétée par 
Abd el-Kader dans la perspective de « la théophanie 
(taǧallī ilāhī) perpétuelle en ce monde » (p. 157). La 
photographie constitue ainsi une version moderne 
du miroir. Là encore, l’inscription dans la lignée spi-
rituelle d’Ibn ʿArabī est explicite. Un second article 
d’Éric Geoffroy, dans la même partie de l’ouvrage, 
prolonge cette filiation avec al-Šayḫ al-Akbar en mon-
trant sa présence en tant que référence doctrinale 
chez Abd el-Kader, ce qui n’exclut pas la référence à 
une autre figure du soufisme, à savoir la šāḏiliyya qui 
constitue pour l’Émir une « source initiatique, opéra-
tive, majeure ». (p. 231). L’article de Denis Gril revient 
sur la question de la théophanie, mais, cette fois-ci, 
en insistant sur les noms divins. Les Haltes spirituelles 
(al-Mawāqif) d’Abd el-Kader illustrent parfaitement 
la manière ouverte dont il a vécu la théophanie 
« intensément, comme l’attestent la justesse de son 
calame, la grandeur de son cœur et la générosité de 
sa main ». (p. 188). Larbi Djeradi analyse, dans une 
perspective sémiotique, la modalité de la réalisa-
tion spirituelle chez Abd el-Kader et René Guénon. 
L’intérêt comparatiste de cet article est indéniable, 
même si l’usage de certaines notions reste à préciser 
(i.e. : la métonymie, la praxis spirituelle, l’historicité). 
En s’appuyant sur « le testament spirituel » d’Abd el 
Kader, Ahmed Bouyerdene montre l’importance du 
Šayḫ Muḥammad al-Fāsī dans l’itinéraire de l’auteur 
de Kitāb al-Mawāqif. Cette rencontre a eu lieu à 
l’occasion de son voyage à La Mecque qui avait des 
implications à la fois politiques et métaphysiques. 
Velin Belev examine, à travers Le Livre des Haltes, « la 
question de l’état primordial de chaque existant en 
particulier, et le destin du monde en général » (p. 248). 
L’auteur de l’article insiste sur la théodicée en islam, 
notamment telle qu’elle a été évoquée dans l’œuvre 
d’al-Ġazālī. Il montre ainsi qu’il « s’agit, aux yeux 
d’Abd el-Kader, de dépasser la conception limitée que 
nous avons de l’Essence, tout en étant témoin de Son 
existence à travers la manifestation de Ses attributs » 
(p. 252). Tout autre est le thème abordé par Shirine 
Dakouri. Bien que les analyses avancées dans son 
article manquent de précision et gagneraient à être 
nuancées, son étude a le mérite de poser la question 
de la femme chez Abd el-Kader qui, « à l’instar du 
Šayḫ al-Akbar, invite ouvertement la femme à s’ap-
proprier à la fois les sciences légales et les sciences 
spirituelles » (p. 273). Cette position d’Abd el-Kader 

est, selon Shirine Dakouri, tardive et contraste avec 
celle adoptée dans ses écrits de captivité.

Outre ces articles riches et variés, l’ouvrage 
contient une chronologie de l’Émir Abd el-Kader 
(p. 287-293), une bibliographie sélective (p. 295-302), 
plusieurs images et photographies d’Abd el-Kader ou 
inspirées par lui (p. 305-316), un index des principaux 
noms de personnes et voies soufies (p. 319-321) et un 
index des principaux termes techniques islamiques, 
soufis et de quelques termes hindous (p. 324-326).

Mostafa Zekri 
ISMAT – Grupo Lusófona 

CHAM – Universidade Nova, Lisbonne

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Geoffroy Éric (dir.): Abd el-Kader. Un spirituel dans la modernité., recensé par Mostafa Zekri
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

