
	 BCAI 28	 52

III. Histoire

Aigle Denise (dir.),�
Le Bilād al–Šām face aux mondes extérieurs.  
La perception de l’Autre et la représentation  
du souverain.

Damas, Presses de l’IFPO, 2012, 425 p. 
ISBN : 978-2351591970

Cet ouvrage dont la disposition a été conçue 
par D. Aigle, présente un bilan des premiers résultats 
d’une réflexion collective sur le thème : « Le Bilād al–
Šām face aux mondes extérieurs : Croisés et Mongols. 
Réactions, adaptations, échanges (xie-xive s.) », ayant 
donné lieu à la tenue d’un colloque à Damas, organisé 
par D. Aigle et K. Zakharia en décembre 2008.

Dans une importante Introduction (p. 11-37), 
D. Aigle rappelle que le but de ce programme sur le 
Bilād al–Šām médiéval exposé à la double pression 
des croisés et des Mongols a été « d’étudier les moda-
lités de la ʿréaction à l’Autre’ et quelles ʿadaptations’ 
et ʿéchanges’ existèrent entre les nouveaux venus 
et les autochtones » (p. 12). Une « littérature de 
contact » est née, d’une grande créativité historio-
graphique et littéraire (p. 12-13) ; des conversions 
semblent s’être produites dans les deux sens, réelles, 
supposées, parfois mises en question (p. 14-16). On 
constate que les diverses sources médiévales « s’éclai-
rent mutuellement et atténuent souvent l’hostilité 
à l’égard de l’Autre en période de confrontation » 
(p. 29). C’est vraisemblablement le rôle joué par les 
souverains sur les champs de bataille et magnifié 
dans les mémoires qui justifie qu’à la perception de 
l’Autre soit  associée la représentation du souverain 
dans le sous-titre de ce corpus.

Très normalement c’est en effet le souverain, 
bien visible, qui s’impose d’abord aux attentions, 
alors que la perception de l’Autre chez les différents 
acteurs, parfois de modeste condition ou anonymes, 
est plus difficile à appréhender. C’est ainsi qu’une 
première partie est consacrée à « La fabrique des 
héros ou la perception du souverain » (p. 39-113) ; 
une deuxième partie, à « Baybars, de l’histoire à la 
geste » (p. 115-185), avant que nous en venions à une 
troisième partie consacrée à l’étude plus concrète 
des « Présences chrétiennes dans le Bilād al-Šām » 
(p. 187-341), puis à une quatrième « Perceptions des 
Mongols dans le Bilād al–Šām » (p. 343-425), ces deux 
dernières parties réunies étant plus longues que les 
deux précédentes.

Examinons d’abord la première partie, qui 
compte les contributions les plus riches en données 
concrètes tirées des textes ou de l’épigraphie. La 
figure du souverain, ce fut d’abord celle de Saladin, 
étudiée dans les textes musulmans et chrétiens par  
Abbès Zouache (p. 41-72) ; celle de Baybars dans 

« Baybars et son double. De l’ambiguïté du souverain 
idéal » (Anne-Marie Eddé, p. 73-86) ; celle d’al-Manṣūr 
Qalāwūn enfin, d’après un texte de Šāfiʿ b. ʿ Alī (Tahar 
Mansouri, p. 87-97). D’une façon plus générale, Dima 
al-Šukr étudie l’image du souverain musulman et 
de l’ennemi chrétien que la collectivité musulmane 
reçoit de la poésie épique arabe (p. 99-108), tandis 
qu’Ajfan al-Saghir semble considérer que la fabrique 
du héros est assez semblable dans les différentes 
civilisations et à travers le temps (p. 109-113) : on 
voit qu’à l’exception de cette dernière contribution, 
la moisson des textes tirés de l’oubli est abondante.

Il en va de même dans la troisième partie, « Pré-
sences chrétiennes dans le Bilād al-Šām ». D’abord 
une reconstitution par Aboubakr Chraïbi de réseaux 
de textes permettant une approche plus complexe 
de l’image de Saladin dans un conte des Mille et 
Une Nuits (« Une rencontre aux croisades », p. 189-
199). Puis de nombreux textes réunis par Munḏir 
Muḥammad al-Ḥāyik (p. 201-222) concernant, à 
l’époque des croisades, la perception des Francs par 
les chrétiens du Šām (et vice versa), la perception 
que ces derniers avaient des Mongols, la perception 
que les Francs avaient des Ismaéliens et des Bédouins. 
Vient ensuite une étude de Yūsuf Ḥasan Ġawānmah 
(p. 223-237) sur le pragmatisme des Ayyoubides 
dans leur gestion des relations avec les Francs, en 
particulier à Acre, pragmatisme destiné à assurer un 
bon fonctionnement des échanges commerciaux. 
Les éléments réunis par ʿAmmār Muḥammad al-
Nahār (p. 239-261) nous conduisent jusqu’à l’époque 
mamelouke, et à l’étude des relations interconfes-
sionnelles entre juifs, chrétiens et musulmans dans 
l’État mamelouk. La contribution très importante de 
Julien Gillet (p. 263-292), « Genèse des relations entre 
Arméniens et Mamelouks. La bataille de Marrī, pre-
mière attaque sur le Bilād Sīs (664/1266) », nous fait 
retrouver Baybars avec une concordance factuelle des 
sources arabes et arméniennes, tandis que le recours 
à des références bibliques ou islamiques donne tout 
son sens à la défaite ou à la victoire pour la présenter 
aux deux communautés, chrétienne ou musulmane, 
dans une perspective eschatologique. On passe tout 
naturellement des Arméniens chrétiens aux Mongols 
qui les ont entraînés dans leur aventure syrienne, avec 
l’analyse très fouillée de Denise Aigle (qu’on ne peut 
ici que grossièrement schématiser), « Les invasions de 
Ġāzān Ḫān en Syrie. Polémiques sur sa conversion à 
l’Islam et la présence de chrétiens dans ses armées » 
(p. 293-323). En effet, le Mongol Ġāzān Ḫān (1295-
1304) s’est converti à l’islam,  ce qui ne l’empêche pas 
de faire participer ses vassaux arméniens chrétiens à 
ses attaques sur la Syrie, tout en  justifiant son inter-
vention militaire dans une correspondance adressée 
au sultan mamelouk par la volonté de venger la 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Aigle Denise (dir.): Le Bilād al–Šām face aux mondes extérieurs. La perception de l’Autre et la représentation du souverain., recensé par Jean-Claude
Garcin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 28	 53

III. Histoire

population de Mārdīn où les troupes mameloukes 
s’étaient livrées, en 1299, à des actes interdits par la 
loi islamique. La chancellerie mamelouke a beau jeu 
de répondre que le Mongol a des chrétiens dans son 
armée, et que tout en se prétendant musulman, ce 
sont les musulmans qu’il combat ; et des fatwā d’Ibn 
Taymiyya viennent à l’appui d’une requalification des 
Mongols en faux  musulmans, infidèles à la charia. 
C’est l’époque où les Mongols envisagent contre les 
Mamelouks une action concertée avec l’Occident 
chrétien. Une dernière contribution (celle de Mireille 
Issa, « Les chrétiens d’Orient vus par les voyageurs en 
Terre sainte. Louis de Rochechouart entre réalité et 
sources », p. 325-339), analyse le journal de voyage 
d’un évêque de Saintes venu en Palestine en 1461, 
qui décrit les diverses communautés chrétiennes de 
Jérusalem en s’aidant des écrits de Jacques de Vitry 
(xiiie s.).

La quatrième partie (P. 343-425) est consacrée 
aux « Perceptions des Mongols dans le Bilād al-Šām ». 
Thomas Herzog traite d’abord de « La mémoire des 
invasions mongoles dans la Sīrat Baybars. Persis-
tances et transformations dans l’imaginaire populaire 
arabe » (p. 345-363). Selon lui, la Sīrat Baybars laisse 
transparaître le vécu du traumatisme mongol des 
xiiie et xive siècles, tout en ne s’étant « cristallisée » 
qu’aux xvie et xviie siècles. Il note que ces Mongols 
sont alors devenus des Persans adorateurs du feu, 
héritiers des Chosroes, chiites, presque pas des 
musulmans, ce qui résulterait de la construction, au 
cours du temps, d’une « mémoire culturelle » qui se 
serait enrichie entre le xive et le xvie siècle et aurait 
été intégrée dans le passé lointain de l’époque de 
Baybars (p. 356). Nous reviendrons sur cette  ana-
lyse. Dans certaines communautés chrétiennes, la 
perception du Mongol est évidemment différente. 
Ray Mouawad présente ainsi « Le héros salvateur 
dans la littérature syriaque de l’époque des croisades 
(xiie-xiiie s.) » (p. 365-383). Elle rassemble toute une 
moisson de textes qui témoignent de l’attente d’un 
héros salvateur après la prise d’Édesse en 1144, capi-
tale spirituelle des Syriaques jacobites, héros trouvé 
chez les Mongols où le souverain bouddhiste Qara 
Ḫiṭāy, bientôt assimilé à un chrétien, avait infligé une 
défaite au sultan seldjoukide Sanǧar en 1141. D’où 
la création de la légende du Prêtre Jean, apportée 
en Occident vers 1145 par une délégation en prove-
nance de Gabala/Djeblé, sur la côte syrienne (p. 366). 
Il reste que, prise globalement, la population syrienne 
a peur des Mongols, et Alaa Talbi analyse cette peur 
(« L’impact de la présence mongole dans l’imaginaire 
de la population syrienne. Essai sur la typologie de 
la peur », p. 385-397). Il analyse le vocabulaire de la 
peur et de la fuite, les différentes formes de peur, leurs 
répercussions, l’instrumentalisation de cette peur 

aussi bien par les Mamelouks que par les Mongols 
eux-mêmes. Une dernière contribution clôt l’ouvrage, 
celle de Marie-Anna Chevalier qui concerne « Les 
réactions des ordres religieux-militaires face aux inva-
sions mongoles au Proche-Orient d’après les sources 
chrétiennes » (p. 399-425) : les membres des ordres 
militaires sont contraints de s’adapter aux politiques 
des États dans lesquels ils se trouvent, parfois diffé-
rentes, à l’égard des Mongols, ce qui a pu les conduire 
à combattre à leurs côtés ;   ils en paieront le prix par 
la suite face aux Mamelouks.

On voit la très grande richesse et la densité de 
cet ouvrage consacré à la collecte de textes pouvant 
témoigner des réactions des diverses populations 
du Bilād al-Šām face aux nouveaux venus, croisés et 
Mongols. Ce livre sera vite utilisé comme un corpus 
de référence. La quasi totalité des contributions se 
situent bien à l’intérieur de la fourchette chronolo-
gique fixée (xie-xive s.). C’est une magnifique réussite 
fournissant des matériaux fiables, utilisables dans 
des recherches ultérieures, et dont nous n’avions pas 
jusqu’ici l’équivalent.

J’en viens maintenant à la deuxième partie, 
« Baybars, de l’histoire à la geste » (p. 115-185), très 
différente des autres parties. Elle comprend d’abord 
une communication de Georges Bohas et Salam 
Diab-Duranton, « Le Roman de Baybars. Documents 
pour une réédition » (p. 117-134), une réflexion sur le 
mode de développement des « Romans populaires », 
ici la Sīrat Baybars, avec insertion de textes savants 
ou populaires. On trouve ensuite, de Katia Zakharia, 
« Les sept plaies du Sultan Baybars. Le corps du sultan, 
espace de résonance des maux de la communauté » 
(p. 135-160). K. Zakharia analyse un très intéressant 
texte de la Sīrat, dans lequel les malheurs de la com-
munauté se manifestent par l’apparition de furoncles 
sur la poitrine du sultan que seule l’élimination des 
malheurs en question peut faire disparaître. Dans sa 
contribution, « Conversions et fausses conversions 
dans la recension damascène de Sīrat al-Malik al-
Ẓāhir Baybarṣ » (p. 161-170), Francis Guinle étudie, 
entre autres, le thème de la conversion obligatoire 
pour les femmes chrétiennes qui épousent un mu-
sulman, ce qui ne correspond à aucune obligation 
légale, mais a pour but de préparer la conversion 
finale du monde à l’islam. Enfin, la contribution de 
Georges Dorlian, « D’al-Ẓāhir Baybars à ʿ Alī al-Zaybaq. 
L’émancipation du ʿ Ayyār » (p. 171-185), montre que 
la Sīra ʿ Alī al-Zaybaq est un des rares romans de litté-
rature populaire dont le personnage principal soit un 
anti-héros, façon pour le ʿAyyār de revendiquer une 
honorabilité sociale qui lui était jusque là contestée.

Comment l’historien peut-il tirer quelque profit 
de ce saut dans la Sīrat Baybars ? Essentiellement par 
contraste. Et d’abord en réfléchissant sur ce qui a 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Aigle Denise (dir.): Le Bilād al–Šām face aux mondes extérieurs. La perception de l’Autre et la représentation du souverain., recensé par Jean-Claude
Garcin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 28	 54

III. Histoire

rendu possible la création d’une Sīra de Baybars, sur 
son évolution probable et sur ce qu’elle signifie. On 
sent bien qu’en effet « de l’histoire à la geste », il y a 
eu un grand saut.

Que les souverains se soient d’abord imposés 
aux attentions est compréhensible. Mais il n’y a pas 
eu de « geste de Saladin », demeuré un kurde, ni de 
sa dynastie ; ni de « geste de Qalāwūn » qui aurait été 
aussi celle de sa dynastie. En revanche, Baybars, le réel 
fondateur de l’État mamelouk, le maître de la lutte 
contre les Mongols et les croisés, est resté une figure 
solitaire. Bien malgré lui d’ailleurs, puisqu’il a tenté 
de créer sa propre dynastie, ce qu’il n’a pas réussi à 
faire. Un héros solitaire est d’utilisation plus facile. 
Reste à comprendre quand, par qui, dans quel but, 
son personnage a été utilisé.

 Les Vies de Baybars qui ont dû être écrites après 
la mort du sultan n’ont rien à voir avec la création 
de la Sīrat Baybars au xve siècle. On peut retrouver 
un grand nombre des événements que la Sīra du 
xve siècle combine dans un récit en italien, La prise 
de pouvoir du sultan Barqûq  (1382),  récit datant 
de 1416 (cf. dans J.-Cl. Garcin, Lectures du Roman de 
Baybars, 2003, Nasr al-Dîn Naamoune, « La ‘moder-
nisation’ de la vie de Baybars au xve siècle », p. 143-
158). Et d’autres éléments que la Sīra transpose dans 
l’actualité du raid effectué sur Chypre par le sultan 
Barsbay en 1426 (ibid., J.-Cl. Garcin, « De l’utilité chan-
geante du Roman de Baybars », p. 115-142). À une 
date difficile à préciser, mais au cours du xve siècle, les 
Mamelouks circassiens, qui ont pris la place des suc-
cesseurs de Qalāwūn depuis 1382 et restent en mal 
de légitimité, se réclament de Baybars qui aurait été 
lui-même le premier des Circassiens. Le but politique 
de la création de la Sīra est évident. Il est difficile d’y 
voir une création spontanée populaire.

Nous n’avons plus le texte de cette première Sīrat 
Baybars remplacé par le texte actuel  plus tardif, dont 
le vocabulaire renvoie à l’époque ottomane. Nous 
ignorons quelle était son issue (sauf le triomphe de 
Baybars, bien sûr), et quels en étaient les personnages. 
Šīha, « le maître des ruses », qui, avec le consentement 
de Baybars, s’efforce d’établir par la suite son autorité 
sur les chiites ismaéliens, est-il déjà là ?

Le succès de la Sīrat Baybars ne se dément pas. 
On la trouve citée au xvie siècle, dans les Mille et Une 
Nuits (cf. J.-Cl. Garcin, Pour une lecture historique 
des Mille et Une Nuits, Actes Sud, 2013, p. 151-2, 
352, 400), dans les mises en scène du personnage 
de ʿUṯmān, le compagnon de Baybars dans la Sīra 
primitive, devenu dans les Nuits un émir orgueilleux 
et sot  (p. 352), sous le personnage de qui se cache 
en fait le grand traître Ǧawān (p. 151-2), ce qui 
rétrospectivement indique sans doute le peu de 
clairvoyance de Baybars qui l’avait choisi comme 

compagnon. On voit que Baybars, Circassien ou 
pas, n’est qu’indirectement mis en cause, en dépit 
des Ottomans qui ne peuvent alors être favorables 
à l’évocation de son souvenir. Baybars reste le grand 
unificateur de l’espace syro-égyptien pré-moderne, 
l’ennemi intraitable des croisés et des Mongols, en 
quelque sorte toujours une valeur sûre.

 Mais paradoxalement les Ottomans vont aussi 
recourir à Baybars. On peut proposer l’hypothèse 
(l’historien ne peut faire mieux) que ce fut seulement 
au xviie siècle que la Sīrat Baybars prit la forme que 
nous lui connaissons aujourd’hui. En 1624, Bagdad 
avait été conquise par les Safavides chiites, des mos-
quées avaient été ruinées, des milliers d’habitants, 
vendus comme esclaves, torturés ou tués, et la ville 
ne fut reprise qu’en 1638 par l’Ottoman Murād IV, 
ce dont le conte de ʿAǧīb et Ġarīb dans les Mille et 
Une Nuits témoigne à sa façon (cf. J.-Cl. Garcin, Pour 
une lecture historique, p. 458-470). C’est sans doute 
à partir de cette époque que dans la Sīrat Baybars, 
comme le remarque Th. Herzog dans sa contribu-
tion, des Mongols il n’est plus question : ils sont 
remplacés par les Persans (p. 348-49), et ces Persans 
sont chiites, de faux musulmans adorateurs du feu, 
dangereux et fourbes (p. 350-53), ce qui est rejoindre 
la position officielle de l’État ottoman sunnite ayant 
proclamé contre eux la guerre sainte. On comprend 
que Th. Herzog voie dans cette dernière forme de la 
Sīrat Baybars « une construction démagogique avec 
des visées politiques évidentes » (p. 358).

Devons-nous conclure que « la perception de 
l’Autre » a changé au cours des temps ? Serait-ce 
parce que celui en qui on a rencontré « l’Autre » a 
changé ? Mais ne peut-on constater aussi que la 
schématisation et la diabolisation de « l’Autre » s’est 
accentuée dans les temps modernes ? Elle a remplacé 
l’appréhension initiale des premiers contacts, moins 
travaillée, plus spontanée et plus nuancée, ce dont 
rend compte ce beau corpus de textes médiévaux.

Jean-Claude Garcin 
CNRS – Aix-en-Provence 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Aigle Denise (dir.): Le Bilād al–Šām face aux mondes extérieurs. La perception de l’Autre et la représentation du souverain., recensé par Jean-Claude
Garcin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

