BCAI 28 (2013) Aigle Denise (dir.): Le Bilad al-5am face aux mondes extérieurs. La perception de I’Autre et la représentation du souverain., recensé par Jean-Claude

Garcin

© IFAO 2026

| I1l. HisToIrRe |

AIGLE Denise (dir.),

Le Bilad al-Sam face aux mondes extérieurs.
La perception de Autre et la représentation
du souverain.

Damas, Presses de I'lFPO, 2012, 425 p.
ISBN:978-2351591970

Cet ouvrage dont la disposition a été congue
par D. Aigle, présente un bilan des premiers résultats
d’une réflexion collective sur le théeme: « Le Bilad al-
Sam face aux mondes extérieurs: Croisés et Mongols.
Réactions, adaptations, échanges (xI°-xIv¢s.) », ayant
donné lieuala tenue d’'un colloque a Damas, organisé
par D. Aigle et K. Zakharia en décembre 2008.

Dans une importante Introduction (p. 11-37),
D. Aigle rappelle que le but de ce programme sur le
Bilad al-Sam médiéval exposé a la double pression
des croisés et des Mongols a été « détudier les moda-
lités de la ‘réaction a 'Autre’ et quelles “adaptations’
et ‘échanges’ existérent entre les nouveaux venus
et les autochtones» (p. 12). Une «littérature de
contact» est née, d'une grande créativité historio-
graphique et littéraire (p. 12-13); des conversions
semblent sétre produites dans les deux sens, réelles,
supposées, parfois mises en question (p. 14-16). On
constate que les diverses sources médiévales « s'éclai-
rent mutuellement et atténuent souvent I'hostilité
a I'égard de I'Autre en période de confrontation »
(p. 29). Cest vraisemblablement le réle joué par les
souverains sur les champs de bataille et magnifié
dans les mémoires qui justifie qua la perception de
I'Autre soit associée la représentation du souverain
dans le sous-titre de ce corpus.

Trés normalement cest en effet le souverain,
bien visible, qui s'impose d'abord aux attentions,
alors que la perception de I'Autre chez les différents
acteurs, parfois de modeste condition ou anonymes,
est plus difficile a appréhender. Cest ainsi qu’une
premiére partie est consacrée a «La fabrique des
héros ou la perception du souverain» (p.39-113);
une deuxieme partie, a «Baybars, de I'histoire a la
geste» (p. 115-185), avant que nous en venions a une
troisieme partie consacrée a I'étude plus concrete
des «Présences chrétiennes dans le Bilad al-Sam »
(p. 187-341), puis a une quatriéme « Perceptions des
Mongols dans le Bilad al-Sam » (p. 343-425), ces deux
dernieres parties réunies étant plus longues que les
deux précédentes.

Examinons d’abord la premiére partie, qui
compte les contributions les plus riches en données
concrétes tirées des textes ou de |'épigraphie. La
figure du souverain, ce fut d'abord celle de Saladin,
étudiée dans les textes musulmans et chrétiens par

Abbeés Zouache (p. 41-72); celle de Baybars dans
|

« Baybars et son double. De 'ambiguité du souverain
idéal» (Anne-Marie Eddé, p. 73-86); celle d’al-Mansiir
Qalawiin enfin, d’aprés un texte de Safi* b. ‘Al (Tahar
Mansouri, p. 87-97). D’une fagon plus générale, Dima
al-Sukr étudie I'image du souverain musulman et
de I'ennemi chrétien que la collectivité musulmane
recoit de la poésie épique arabe (p. 99-108), tandis
qu‘Ajfan al-Saghir semble considérer que la fabrique
du héros est assez semblable dans les différentes
civilisations et a travers le temps (p. 109-113): on
voit qua l'exception de cette derniére contribution,
la moisson des textes tirés de I'oubli est abondante.
Il en va de méme dans la troisiéme partie, « Pré-
sences chrétiennes dans le Bilad al-Sam». D’abord
une reconstitution par Aboubakr Chraibi de réseaux
de textes permettant une approche plus complexe
de I'image de Saladin dans un conte des Mille et
Une Nuits («Une rencontre aux croisades », p. 189-
199). Puis de nombreux textes réunis par Mundir
Muhammad al-Hayik (p. 201-222) concernant, a
I'époque des croisades, la perception des Francs par
les chrétiens du Sam (et vice versa), la perception
que ces derniers avaient des Mongols, la perception
que les Francs avaient des Ismaéliens et des Bédouins.
Vient ensuite une étude de Yisuf Hasan Gawanmah
(p. 223-237) sur le pragmatisme des Ayyoubides
dans leur gestion des relations avec les Francs, en
particulier a Acre, pragmatisme destiné a assurer un
bon fonctionnement des échanges commerciaux.
Les éléments réunis par ‘“Ammar Muhammad al-
Nahar (p. 239-261) nous conduisent jusqu’a I'époque
mamelouke, et a l'étude des relations interconfes-
sionnelles entre juifs, chrétiens et musulmans dans
I'Etat mamelouk. La contribution trésimportante de
Julien Gillet (p. 263-292), « Genése des relations entre
Arméniens et Mamelouks. La bataille de Marri, pre-
miére attaque sur le Bilad Sis (664/1266) », nous fait
retrouver Baybars avec une concordance factuelle des
sources arabes et arméniennes, tandis que le recours
a des références bibliques ou islamiques donne tout
son sens a la défaite ou a la victoire pour la présenter
aux deux communautés, chrétienne ou musulmane,
dans une perspective eschatologique. On passe tout
naturellement des Arméniens chrétiens aux Mongols
quiles ontentrainés dans leur aventure syrienne, avec
I'analyse tres fouillée de Denise Aigle (qu'on ne peut
ici que grossierement schématiser), « Les invasions de
Gazan Han en Syrie. Polémiques sur sa conversion a
I'lslam et la présence de chrétiens dans ses armées »
(p. 293-323). En effet, le Mongol Gazan Han (1295-
1304) s'est converti a I'islam, ce qui ne l'empéche pas
de faire participer ses vassaux arméniens chrétiens a
ses attaques sur la Syrie, tout en justifiant son inter-
vention militaire dans une correspondance adressée

au sultan mamelouk par la volonté de venger la
|

BCAI 28

BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BCAI 28 (2013) Aigle Denise (dir.): Le Bilad al-5am face aux mondes extérieurs. La perception de I’Autre et la représentation du souverain., recensé par Jean-Claude

Garcin

© IFAO 2026

| I1l. HisToIrRe |

population de Mardin ou les troupes mameloukes
sétaient livrées, en 1299, a des actes interdits par la
loi islamique. La chancellerie mamelouke a beau jeu
de répondre que le Mongol a des chrétiens dans son
armée, et que tout en se prétendant musulman, ce
sont les musulmans qu’il combat; et des fatwa d’lbn
Taymiyya viennent a 'appui d’une requalification des
Mongols en faux musulmans, infidéles a la charia.
Cest I'époque ol les Mongols envisagent contre les
Mamelouks une action concertée avec I'Occident
chrétien. Une derniére contribution (celle de Mireille
Issa, « Les chrétiens d’Orient vus par les voyageurs en
Terre sainte. Louis de Rochechouart entre réalité et
sources», p. 325-339), analyse le journal de voyage
d’'un évéque de Saintes venu en Palestine en 1461,
qui décrit les diverses communautés chrétiennes de
Jérusalem en s’aidant des écrits de Jacques de Vitry
(xmes.).

La quatrieme partie (P. 343-425) est consacrée
aux « Perceptions des Mongols dans le Bilad al-Sam ».
Thomas Herzog traite d'abord de « La mémoire des
invasions mongoles dans la Sirat Baybars. Persis-
tances et transformations dans I'imaginaire populaire
arabe» (p. 345-363). Selon lui, la Sirat Baybars laisse
transparaitre le vécu du traumatisme mongol des
XII€ et X1VE siecles, tout en ne s'étant « cristallisée »
guaux xvi® et xvi€ siecles. Il note que ces Mongols
sont alors devenus des Persans adorateurs du feu,
héritiers des Chosroes, chiites, presque pas des
musulmans, ce qui résulterait de la construction, au
cours du temps, d’'une « mémoire culturelle» qui se
serait enrichie entre le xiv¢ et le xvi€ siécle et aurait
été intégrée dans le passé lointain de I€poque de
Baybars (p. 356). Nous reviendrons sur cette ana-
lyse. Dans certaines communautés chrétiennes, la
perception du Mongol est évidemment différente.
Ray Mouawad présente ainsi « Le héros salvateur
dans la littérature syriaque de I'¢poque des croisades
(xne-xmes.)» (p. 365-383). Elle rassemble toute une
moisson de textes qui témoignent de l'attente d’'un
héros salvateur apres la prise d’Edesse en 1144, capi-
tale spirituelle des Syriaques jacobites, héros trouvé
chez les Mongols ol le souverain bouddhiste Qara
Hitay, bientot assimilé a un chrétien, avait infligé une
défaite au sultan seldjoukide Sangar en 1141. D'ou
la création de la légende du Prétre Jean, apportée
en Occident vers 1145 par une délégation en prove-
nance de Gabala/Djeblé, sur la cote syrienne (p. 366).
Il reste que, prise globalement, la population syrienne
a peur des Mongols, et Alaa Talbi analyse cette peur
(«Limpact de la présence mongole dans I'imaginaire
de la population syrienne. Essai sur la typologie de
la peur», p. 385-397). Il analyse le vocabulaire de la
peur et de la fuite, les différentes formes de peur, leurs

répercussions, l'instrumentalisation de cette peur
|

aussi bien par les Mamelouks que par les Mongols
eux-mémes. Une derniére contribution clot l'ouvrage,
celle de Marie-Anna Chevalier qui concerne «Les
réactions des ordres religieux-militaires face aux inva-
sions mongoles au Proche-Orient d’apres les sources
chrétiennes» (p. 399-425): les membres des ordres
militaires sont contraints de s'adapter aux politiques
des Etats dans lesquels ils se trouvent, parfois diffé-
rentes, a I'égard des Mongols, ce qui a pu les conduire
a combattre a leurs cotés; ils en paieront le prix par
la suite face aux Mamelouks.

On voit la tres grande richesse et la densité de
cet ouvrage consacré a la collecte de textes pouvant
témoigner des réactions des diverses populations
du Bilad al-5am face aux nouveaux venus, croisés et
Mongols. Ce livre sera vite utilisé comme un corpus
de référence. La quasi totalité des contributions se
situent bien a l'intérieur de la fourchette chronolo-
gique fixée (x1°-x1v¢s.). C'est une magnifique réussite
fournissant des matériaux fiables, utilisables dans
des recherches ultérieures, et dont nous navions pas
jusqu’ici I'équivalent.

J’en viens maintenant a la deuxieme partie,
«Baybars, de I'histoire a la geste» (p. 115-185), trés
différente des autres parties. Elle comprend d'abord
une communication de Georges Bohas et Salam
Diab-Duranton, « Le Roman de Baybars. Documents
pour une réédition » (p. 117-134), une réflexion sur le
mode de développement des « Romans populaires »,
ici la Sirat Baybars, avec insertion de textes savants
ou populaires. On trouve ensuite, de Katia Zakharia,
« Les sept plaies du Sultan Baybars. Le corps du sultan,
espace de résonance des maux de la communauté »
(p- 135-160). K. Zakharia analyse un tres intéressant
texte de la Sirat, dans lequel les malheurs de la com-
munauté se manifestent par I'apparition de furoncles
sur la poitrine du sultan que seule I€limination des
malheurs en question peut faire disparaitre. Dans sa
contribution, « Conversions et fausses conversions
dans la recension damascene de Sirat al-Malik al-
Zahir Baybars» (p. 161-170), Francis Guinle étudie,
entre autres, le théme de la conversion obligatoire
pour les femmes chrétiennes qui épousent un mu-
sulman, ce qui ne correspond a aucune obligation
légale, mais a pour but de préparer la conversion
finale du monde a l'islam. Enfin, la contribution de
Georges Dorlian, « D’al-Zahir Baybars a ‘Ali al-Zaybag.
L'émancipation du ‘Ayydr » (p. 171-185), montre que
la Sira ‘Al al-Zaybaq est un des rares romans de litté-
rature populaire dont le personnage principal soit un
anti-héros, fagcon pour le “Ayydr de revendiquer une
honorabilité sociale qui lui était jusque la contestée.

Comment I'historien peut-il tirer quelque profit
de ce saut dans la Sirat Baybars ? Essentiellement par

contraste. Et dabord en réfléchissant sur ce qui a
|

BCAI 28

BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BCAI 28 (2013) Aigle Denise (dir.): Le Bilad al-5am face aux mondes extérieurs. La perception de I’Autre et la représentation du souverain., recensé par Jean-Claude

Garcin

© IFAO 2026

| 11l. HisToIre |

rendu possible la création d’une Sira de Baybars, sur
son évolution probable et sur ce qu'elle signifie. On
sent bien qu'en effet «de I'histoire a la geste», il y a
eu un grand saut.

Que les souverains se soient d'abord imposés
aux attentions est compréhensible. Mais il n'y a pas
eu de «geste de Saladin », demeuré un kurde, ni de
sa dynastie; ni de « geste de Qalawiin » qui aurait été
aussi celle de sa dynastie. En revanche, Baybars, le réel
fondateur de I'Etat mamelouk, le maitre de la lutte
contre les Mongols et les croisés, est resté une figure
solitaire. Bien malgré lui d’ailleurs, puisqu’il a tenté
de créer sa propre dynastie, ce qu'il n’a pas réussi a
faire. Un héros solitaire est d'utilisation plus facile.
Reste a comprendre quand, par qui, dans quel but,
son personnage a été utilisé.

Les Vies de Baybars qui ont d(i étre écrites apres
la mort du sultan n'ont rien a voir avec la création
de la Sirat Baybars au xve siécle. On peut retrouver
un grand nombre des événements que la Sira du
xVe siecle combine dans un récit en italien, La prise
de pouvoir du sultan Barqiig (1382), récit datant
de 1416 (cf. dans ).-Cl. Garcin, Lectures du Roman de
Baybars, 2003, Nasr al-Din Naamoune, «La ‘moder-
nisation’ de la vie de Baybars au xve siecle », p. 143-
158). Et d’autres éléments que la Sira transpose dans
I'actualité du raid effectué sur Chypre par le sultan
Barsbay en 1426 (ibid,, ).-Cl. Garcin, « De 'utilité chan-
geante du Roman de Baybars », p. 115-142). A une
date difficile a préciser, mais au cours du xve siecle, les
Mamelouks circassiens, qui ont pris la place des suc-
cesseurs de Qalawin depuis 1382 et restent en mal
de légitimité, se réclament de Baybars qui aurait été
lui-méme le premier des Circassiens. Le but politique
de la création de la Sira est évident. Il est difficile d’y
Voir une création spontanée populaire.

Nous n'avons plus le texte de cette premiere Sirat
Baybars remplacé par le texte actuel plus tardif, dont
le vocabulaire renvoie a I'époque ottomane. Nous
ignorons quelle était son issue (sauf le triomphe de
Baybars, bien siir), et quels en étaient les personnages.
Siha, « le maitre des ruses », qui, avec le consentement
de Baybars, s'efforce d'établir par la suite son autorité
sur les chiites ismaéliens, est-il déja la?

Le succes de la Sirat Baybars ne se dément pas.
On la trouve citée au xvi€ siecle, dans les Mille et Une
Nuits (cf. ).-Cl. Garcin, Pour une lecture historique
des Mille et Une Nuits, Actes Sud, 2013, p. 151-2,
352, 400), dans les mises en scéne du personnage
de ‘Utman, le compagnon de Baybars dans la Sira
primitive, devenu dans les Nuits un émir orgueilleux
et sot (p.352), sous le personnage de qui se cache
en fait le grand traitre Gawan (p. 151-2), ce qui
rétrospectivement indique sans doute le peu de

clairvoyance de Baybars qui l'avait choisi comme
|

compagnon. On voit que Baybars, Circassien ou
pas, nest qu'indirectement mis en cause, en dépit
des Ottomans qui ne peuvent alors étre favorables
a évocation de son souvenir. Baybars reste le grand
unificateur de l'espace syro-égyptien pré-moderne,
I'ennemi intraitable des croisés et des Mongols, en
quelque sorte toujours une valeur s(re.

Mais paradoxalement les Ottomans vont aussi
recourir a Baybars. On peut proposer I'hypothese
(I'historien ne peut faire mieux) que ce fut seulement
au xvii® siecle que la Sirat Baybars prit la forme que
nous lui connaissons aujourd’hui. En 1624, Bagdad
avait été conquise par les Safavides chiites, des mos-
quées avaient été ruinées, des milliers d’habitants,
vendus comme esclaves, torturés ou tués, et la ville
ne fut reprise quen 1638 par 'Ottoman Murad IV,
ce dont le conte de ‘Agib et Garib dans les Mille et
Une Nuits témoigne a sa facon (cf. ).-Cl. Garcin, Pour
une lecture historique, p. 458-470). C'est sans doute
a partir de cette époque que dans la Sirat Baybars,
comme le remarque Th. Herzog dans sa contribu-
tion, des Mongols il n'est plus question: ils sont
remplacés par les Persans (p. 348-49), et ces Persans
sont chiites, de faux musulmans adorateurs du feu,
dangereux et fourbes (p. 350-53), ce qui est rejoindre
la position officielle de I'Etat ottoman sunnite ayant
proclamé contre eux la guerre sainte. On comprend
que Th. Herzog voie dans cette derniere forme de la
Sirat Baybars « une construction démagogique avec
des visées politiques évidentes » (p. 358).

Devons-nous conclure que «la perception de
'Autre » a changé au cours des temps ? Serait-ce
parce que celui en qui on a rencontré «l’Autre» a
changé ? Mais ne peut-on constater aussi que la
schématisation et la diabolisation de « 'Autre » s'est
accentuée dans les temps modernes ? Elle a remplacé
I'appréhension initiale des premiers contacts, moins
travaillée, plus spontanée et plus nuancée, ce dont
rend compte ce beau corpus de textes médiévaux.

Jean-Claude Garcin
CNRS - Aix-en-Provence

BCAI 28

BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

