| Il. IsLAMOLOGI€E, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

LizziNni Olga,
Fluxus (fayd). Indagine sui fondamenti della
metafiscica e della fisica di Avicenna.

Bari, Edizioni di Pagina, 2011, 679 p.
ISBN: 978-8874701230

Les publications concernant la conception éma-
nationniste d’Avicenne sont tellement nombreuses
qu'on pourrait se demander si tout n'a pas été dit.
La présente monographie montre de toute évidence
que ce n'est pas le cas. L'auteur, Olga Lizzini, confronte
le lecteur a 'énorme complexité qui entoure le fait
du fluxus dans le systeme avicennien, tant au niveau
de sa métaphysique que de sa physique. Elle présente
un vaste panorama de textes primaires en traduction
italienne. En méme temps, elle démontre une grande
familiarité avec la littérature contemporaine concer-
nant Avicenne (sa liste de la «letteratura seconda-
ria» couvre plus de cinquante pages, a savoir les
pages 608-662!). Mais plus encore que les multiples
références a des sources primaires ou secondaires,
c'est l'ultime richesse de l'exposé qui mérite notre
attention.

Le livre se divise en cing chapitres. Dans le
premier chapitre, I'A. examine la notion de fayd et
tous les termes relatifs a la méme racine. Elle préte
d’abord attention a deux écrits de nature hautement
néoplatonicienne, datant des premiers temps de
I'entrée de la philosophie en terre d’Islam, a savoir la
Théologie dAristote et le Livre de la bonté pure (connu
dans le monde latin comme Liber de Causis). Ces
écrits furent faussement attribués a Aristote. Selon
I'A,, ils auraient influencé plusieurs éléments de la
doctrine avicennienne du fluxus. Nous I'agréons vo-
lontiers. Mais la nature précise de cette influence est
peut-étre plus complexe que I'A. le suggere ici, dans
ce chapitre, mais aussi ailleurs dans son livre, et sa
détermination exacte nécessiterait sans doute une
monographie en soi. Puis, 'A. évoque les opinions
des deux grands prédécesseurs d’Avicenne, al-Kindi
et al-Farabi. Le premier, contrairement a Avicenne, ne
considére les causes médiatrices que comme passives,
comme I'A. le montre de facon trés convaincante.
Quant au second, il est le premier philosophe arabe
aavoir utilisé de fagon systématique la notion de fayd.
Maisil a surtout spécifié la fonction des Intelligences
comme le don de l'existence aux étres qui leur sont
subordonnés, une idée entiérement reprise par Avi-
cenne. Enfin, I'A. note, a tres juste titre, que ce n'est
pas tellement I'image de l'eau qui coule qui est utilisée
lors de I'évocation du fluxus, comme on l'attendrait
spontanément a partir du sens étymologique du mot
fayd, mais avant tout celle de la lumiere.

Dans le second chapitre, I'A. se concentre sur la
fagon dont Avicenne définit le fayd. Elle accorde en
premier lieu une attention particuliere a quelques
définitions du Livre des définitions — ou, parmi une
multitude d’autres idées, celle du fayd comme source
d’hiérarchie est clairement exprimée, et a la Méta-
physique du Shifd’, 1, 2 — ou un lien intime est établi
entre I'objet de la métaphysique et le fayd, mais ou
est surtout soulignée la participation médiatisée que
tout étre, a l'exception du premier émané, a avec
Dieu comme Etre Premier. Ensuite, elle discute la
distinction introduite par Avicenne entre le niveau
quidditatif et le niveau existentiel a propos des moda-
lités de nécessaire, possible et impossible, distinction
qui adonné lieu a la fameuse notion avicennienne du
« possible en soi, nécessaire par autrui». Elle insiste sur
le fait que, pour Avicenne, l'existence ou l'inexistence
du possible est toujours liée a quelque chose d'exté-
rieur, a savoir soit la présence, soit 'absence d’'une
cause. Ainsi, le possible est toujours indigent, alors
que seul étre nécessaire en soi mérite la qualification
de «riche» (ou «auto-suffisant »), clarifiant de sorte
le rapport entre Dieu et le monde. Sa possibilité est
la condition de la réception de l'action causale du
Premier, mais elle est aussi un caractere propre du
causé. Dans ce sens, cette possibilité possede une
antériorité par rapport au Premier; toutefois, elle
est d'ordre purement logique. Ainsi, le fluxus n'est
pas seulement signe de la perfection (ou plus que
perfection) du Principe Premier, mais il est aussi
I'expression de la réception par chaque chose de sa
perfection, et ceci selon un mode qui lui est propre.
Bref, le don de I'étre ne se laisse pas concevoir sans
un récepteur. Afin de clarifier davantage la notion
de « causé », 'A. examine alors la célébre distinction
avicennienne entre existence et essence. Elle met en
lumiére le fait que cette distinction ne se laisse pas
réduire a la préexistence de l'essence par rapport a
l'existence. Cela ne fait pas de doute. Mais on peut
se demander si Avicenne n’affirme pas, sans plus,
une primauté de l'existence sur l'essence, méme si la
majorité des commentateurs I'ont considéré comme
un essentialiste. LA. ne pose pas cette question, mais
elle nous semble importante. Toutefois, y donner une
réponse n'est pas aisé et déborde largement le cadre
de ce compte rendu. Quoi qu'il en soit, I'A, dans le
reste du chapitre, offre quelques affirmations signi-
ficatives: le possible est quelque chose d'existant
secundum quid et non un inexistant absolu; l'exigence
de poser le domaine du possible différent de celui
du nécessaire est « théologique » (remarquons que
ceci démontre a suffisance qu’Avicenne s'oppose
radicalement a toute idée panthéiste, voire panen-
théiste); 'énonciation qui porte, sans condition, sur

| BCAI 28

BCAIl en ligne

34

BCAI 28 (2013) Lizzini Olga: Fluxus (fayd). Indagine sui fondamenti della metafiscica e della fisica di Avicenna., recensé par Jules Janssens
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. IsLAMOLOGI€E, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

des futurs contingents se présente comme un tertium
entre vérité et fausseté — mais iciI'A. accentue a juste
titre le fait que, pour Avicenne, c'est la métaphysique
et non la logique qui doit résoudre le probléeme du
déterminisme; méme si le Premier est un moteur
universel constituant l'objet de désir final de tout ce
qui est créé, il ne participe pas directement a une
quelconque mise en mouvement dans le créé; la
simultanéité entre cause et causé fait suite a I'essence
de la cause, mais ne met nullement en question
I'antériorité de la cause. Il s’agit Ia d'observations tres
valables. Le seul point qui souléve selon nous une
réserve, clest la présentation, sous forme d'analogie,
de Dieu comme la main qui tourne une clé. En effet,
nous nous demandons si une telle analogie est justi-
fiée dans la mesure ou I'action divine chez Avicenne
résulte d'une connaissance créatrice. Bien s(ir, nous
reconnaissons avec I'A. que le statut du possible pose
probléme chez Avicenne, mais il fait peu de doute
que lorsque ce dernier parle des attributs de Dieu,
qu'ils soient d’essence ou d'action, il les entend dans
un sens fortement différent de celui des attributs
correspondants de 'homme, car le Dieu d’Avicenne
est unique et tout autre que toutes ses créatures. Au
maximum, Avicenne semble accepter une analogie
«transcendantale » entre les attributs de Dieu et ceux
de 'homme. Sans doute est-on confronté icia une de
ces multiples tensions dont la pensée avicennienne
indéniablement témoigne, comme I'A. I'admet a
plusieurs occasions.

Quant au troisieme chapitre, I'A. y examine
ce qu'elle qualifie de « premier moment du fayd »,
c'est-a-dire celui qui concerne l'instauration absolue
a partir de rien, I'ibda’. Elle démontre comment les
discussions kalamiques (surtout mu‘tazilites) sur le
statut de l'inexistant ont joué un réle dans la facon
dont les philosophes ont compris la « création »
ex nihilo. Toutefois, Avicenne, en opposition directe
avec les adeptes du kalam, exclut de la notion d'ibda“
toute médiation ainsi que toute temporalité. Il pré-
sente la continuation du «faire-étre» de quelque
chose comme la seule élucidation adéquate de cette
notion, remplacant ainsi I'antériorité temporelle par
une antériorité essentielle. Selon I'A., Avicenne, a la
suite d’al-Farabi, concoit I'’émanation comme I'ex-
pression la plus rigoureuse de l'idée de «création ».
Cela est sans doute juste. Néanmoins, on peut se
demander pourquoi Avicenne a réintroduit des
termes qui faisaient partie du vocabulaire kindien,
mais qui étaient complétement absents chez al-
Farabi, tels que tay’is, aysa et laysa. Cette démarche
ne résulte-t-elle pas d’'une volonté dexprimer l'idée
de création comme véritable « création » ex nihilo » ?
L’A. étudie aussi la distinction qu’Avicenne introduit

entre I'instauration sous forme d’ibda” (au sens le plus
I

strict, ne s'appliquant qu'au premier émané, mais, par
extension, a I'ensemble des étres du monde supralu-
naire) et ihdat (se rapportant aux étres du monde de

la génération et de la corruption). Nous regrettons

qu’elle ne préte pas attention a la question de savoir
si 'éternité du monde supralunaire équivaut a l'éter-
nité de Dieu. A premiére vue, pour Avicenne, cette

derniére est, contrairement a la premiére, en dehors

de toute dimension temporelle dans la mesure ou

le temps fait partie des choses dont l'instauration

est sous forme d'ibda’; il est intéressant de signaler
quAvicenne, dans les Taligat — voir édition ‘Ubaydi,
Damas, 2008, p. 175 —, qualifie de la méme fagon I'ins-
tauration de la matiere premiere). Dans la suite du

chapitre, I'A. se demande si Avicenne peut attribuer a

I'action divine une véritable dimension éthique. En ce

qui concerne Dieu, elle évoque une redéfinition des

idées de volonté (se précisant comme la possibilité

de ne pas vouloir) et de bien (congu comme ce qui

fait acquérir une perfection, maisimpliquant en outre

une indifférence du Premier a Iégard de Sa propre

générosité). LA. souligne le fait que pour Avicenne le

Premier est bien distinct du fluxus. En effet, seul le don

du Premier est entiérement gratuit, mais l'action des

étres causés qui en constitue la continuation ne l'est
plus, car elle est toujours en vue de I'obtention d’'une

perfection. LUA. termine ce chapitre en indiquant le

caractére aporétique de lattribution par Avicenne

d’'une antériorité du moment noétique sur le mo-
ment ontologique dans la « création » divine. Elle met

en évidence le caractére noétique (clest-a-dire «en

un seul coup »), non dianoétique de la connaissance

de Dieu, qui est le principe a partir duquel, et non en

lequel, sont les intelligibles.

Le second moment du fluxus, c’est-a-dire le
devenir du monde sublunaire, se trouve au coeur du
chapitre suivant. LA. s’y penche longuement sur la
relation complexe entre matiére et forme, soulignant
que la forme est cause - il est vrai, partielle, car mé-
diatrice — de la particularisation de la matiere, alors
que le Dator formarum en est la cause ultime. Elle
fait aussi mention de I'argument de ’homologie, qui
permet d’affirmer la nécessité d’'une cause et donc
de justifier le fluxus a partir du bas, clest-a-dire de
la forme et de la matiére, tout en impliquant que
celles-ci ne peuvent pas étre paritaires. En outre, I'A.
souligne que les mouvements célestes, qui résul-
tent de I'imagination et du désir des ames célestes,
fonctionnent comme des causes auxiliaires dans
la préparation de la matiére (la circularité de ces
mouvements garantissant a la matiére une puissance
infinie en matiére de préparation, tout en s'inscri-
vant entiérement dans la dynamique émanative du
systéme avicennien). Ces mouvements, comme ['A.

le note, ne sont pourtant pas en vue de ce qui est
I

BCAI 28

BCAl en ligne

35

BCAI 28 (2013) Lizzini Olga: Fluxus (fayd). Indagine sui fondamenti della metafiscica e della fisica di Avicenna., recensé par Jules Janssens
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. IsLAMOLOGI€E, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

inférieur, mais tendent a la propre perfection des
spheres auxquelles ils appartiennent et constituent
en quelque sorte une priére cosmologique (faisant
ainsi partie du mouvement reditus). Toutefois, seuls
ces mouvements peuvent assurer la multiplicité des
étres dans le monde sublunaire, du fait des diverses
positions individuelles qu'en tant que mouvements
circulaires ils continuent a occuper 'une apres l'autre.
La consistance du monde terrestre est ainsi assurée
par le fluxus unique dont «l'influence» (influxus,
taattur) des sphéres célestes assure le fonctionne-
ment (ajoutant une causalité motrice a la causalité
émanative). Dans ce contexte, I'A. observe que le sys-
teme avicennien n'est pas purement (néo)platonicien,
mais qu'il valorise avec Aristote la causalité physique
dans le mouvement céleste. Dans ce sens, I'A. pointe
vers la notion technique de musadamait « collisions »,
qui permet a Avicenne d’affirmer une possibilité
infinie et indéterminée au monde sublunaire. La fin

du chapitre est consacrée au probleme difficile du

déterminisme. LA. fait référence a deux doctrines

avicenniennes, a savoir, d’'une part, I'impossibilité de

définir les conditions requises a 'ame humaine afin

de pouvoir atteindre son bonheur ultime et, d'autre

part, sa réfutation de l'astrologie fondée sur I'impré-
visibilité des événements terrestres. Elle précise la
distinction avicennienne entre gada’ (qui implique
l'ordre du tout dans son ensemble et correspond

a une exigence essentielle de l'activité noétique et
émanative de Dieu) et gadar (qui résulte d’interac-
tions infinies entre causes voulues par Dieu, mais non

immédiatement, « par premiere intention » - le mal

et le hasard y étant impliqués) comme l'expression

nette de l'acceptation par Avicenne d’une causalité
immeédiate, essentielle, et, en ce sens, déterministe

d’'une part, et d’'une causalité médiate, secondaire,
et, en ce sens, indéterminée, d’autre part. Pour mieux

illustrer cette double causalité, I'A. analyse enfin

deux traités moins connus, a savoir le Risalat al-fi‘l

wa-l-infi‘al (tout en notant que l'attribution de cette

épitre a Avicenne est sujette a discussion) et le Risala

filagram al-"ulwiyya.

Le cinquieme chapitre, qui est étroitement lié
au précédent, a pour objet principal la conception
avicennienne de « nature» et sa compréhension
de «fortune». Comme l'A. le souligne, Avicenne
accepte la définition aristotélicienne de la nature
comme principe de mouvement et de repos, mais
non sans avoir justifié, m{ par une inspiration
néoplatonicienne, le principe « vertical » (in casu, le
Dator formarum et l'action céleste) duquel dépend
la vie des corps mémes. En plus, Avicenne distingue
clairement la nature universelle de la nature parti-
culiere, ce qui lui permet non seulement d'expliquer

les phénomenes rares, telle la monstruosité, mais
I

aussi tout phénomene qui est en contradiction avec
la finalité de I'individu, telle la mort, car ce genre de
phénomene s'inscrit dans une finalité qui transcende
l'individu, par exemple, le maintien de lI'espece. Selon
I'A., la providence divine ne concerne pas dans le
systéme avicennien l'individu, car celui-ci, comme
le mal, a ontologiquement peu de valeur, mais elle
concerne seulement l'espéce; néanmoins, ce qui
arrive par «fortune» est pour Avicenne un consé-
quent nécessaire du mécanisme naturel de sorte que
la « fortune » (au niveau physique) peut étre incluse
dans la providence.

Enfin, l'exposé doctrinal est suivi de deux ap-
pendices. Dans le premier (p. 543-581), I'A. offre une
analyse détaillée du vocabulaire émanation/création
chez Avicenne; mais de facon un peu surprenante, le
terme takwin n'est pas pris en considération. Dans le
second (p. 583-95), elle présente les ceuvres les plus
significatives d’Avicenne (éditions, études...) selon
leur ordre chronologique (fixé avec la prudence
voulue), a I'exception toutefois des Mubdhatat.

Ce bref survol est loin de couvrir le contenu
riche de l'ouvrage. Il ne fait certainement pas justice
a argumentation détaillée et nuancée de I'A. Mais
nous espérons qu'il incitera le lecteur a prendre en
main cet ouvrage et a en faire une lecture suivie. De
toute évidence, I'argumentation de I'A. en faveur
d’'un indéterminisme au niveau sublunaire mérite
une attention particuliere, comme le mérite aussi sa
thése (qui est intimement liée a 'argument précé-
dent) que Dieu ne peut pas connaitre les étres sublu-
naires dans leur individualité. Dans les deux cas, I'A.
offre des arguments solides. Remarquons toutefois
qu’Avicenne semble avoir été conscient du caracteére
problématique de sa «solution» au probléme de la
connaissance des particuliers par Dieu, car il y revient
tout le temps, surtout dans les Ta‘ligat. Quoi qu'il
en soit, le présent livre confronte le lecteur a un des
themes les plus cruciaux du systéme avicennien, mais
lui en indique, en méme temps - sans simplification
aucune - les points forts et les points faibles, ainsi
que toutes les ambiguités.

Jules Janssens
CNRS - Paris

BCAI 28

BCAl en ligne

36

BCAI 28 (2013) Lizzini Olga: Fluxus (fayd). Indagine sui fondamenti della metafiscica e della fisica di Avicenna., recensé par Jules Janssens
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

