
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 28	 34

Lizzini Olga,�
Fluxus (fayḍ). Indagine sui fondamenti della 
metafiscica e della fisica di Avicenna.

Bari, Edizioni di Pagina, 2011, 679 p. 
ISBN : 978-8874701230

Les publications concernant la conception éma-
nationniste d’Avicenne sont tellement nombreuses 
qu’on pourrait se demander si tout n’a pas été dit. 
La présente monographie montre de toute évidence 
que ce n’est pas le cas. L’auteur, Olga Lizzini, confronte 
le lecteur à l’énorme complexité qui entoure le fait 
du fluxus dans le système avicennien, tant au niveau 
de sa métaphysique que de sa physique. Elle présente 
un vaste panorama de textes primaires en traduction 
italienne. En même temps, elle démontre une grande 
familiarité avec la littérature contemporaine concer-
nant Avicenne (sa liste de la « letteratura seconda-
ria » couvre plus de cinquante pages, à savoir les 
pages 608-662 !). Mais plus encore que les multiples 
références à des sources primaires ou secondaires, 
c’est l’ultime richesse de l’exposé qui mérite notre 
attention.

Le livre se divise en cinq chapitres. Dans le 
premier chapitre, l’A. examine la notion de fayḍ et 
tous les termes relatifs à la même racine. Elle prête 
d’abord attention à deux écrits de nature hautement 
néoplatonicienne, datant des premiers temps de 
l’entrée de la philosophie en terre d’Islam, à savoir la 
Théologie d’Aristote et le Livre de la bonté pure (connu 
dans le monde latin comme Liber de Causis). Ces 
écrits furent faussement attribués à Aristote. Selon 
l’A., ils auraient influencé plusieurs éléments de la 
doctrine avicennienne du fluxus. Nous l’agréons vo-
lontiers. Mais la nature précise de cette influence est 
peut-être plus complexe que l’A. le suggère ici, dans 
ce chapitre, mais aussi ailleurs dans son livre, et sa 
détermination exacte nécessiterait sans doute une 
monographie en soi. Puis, l’A. évoque les opinions 
des deux grands prédécesseurs d’Avicenne, al-Kindī 
et al-Fārābī. Le premier, contrairement à Avicenne, ne 
considère les causes médiatrices que comme passives, 
comme l’A. le montre de façon très convaincante. 
Quant au second, il est le premier philosophe arabe 
à avoir utilisé de façon systématique la notion de fayḍ. 
Mais il a surtout spécifié la fonction des Intelligences 
comme le don de l’existence aux êtres qui leur sont 
subordonnés, une idée entièrement reprise par Avi-
cenne. Enfin, l’A. note, à très juste titre, que ce n’est 
pas tellement l’image de l’eau qui coule qui est utilisée 
lors de l’évocation du fluxus, comme on l’attendrait 
spontanément à partir du sens étymologique du mot 
fayḍ, mais avant tout celle de la lumière.

Dans le second chapitre, l’A. se concentre sur la 
façon dont Avicenne définit le fayḍ. Elle accorde en 
premier lieu une attention particulière à quelques 
définitions du Livre des définitions – où, parmi une 
multitude d’autres idées, celle du fayḍ comme source 
d’hiérarchie est clairement exprimée, et à la Méta-
physique du Shifā’, I, 2 – où un lien intime est établi 
entre l’objet de la métaphysique et le fayḍ, mais où 
est surtout soulignée la participation médiatisée que 
tout être, à l’exception du premier émané, a avec 
Dieu comme Être Premier. Ensuite, elle discute la 
distinction introduite par Avicenne entre le niveau 
quidditatif et le niveau existentiel à propos des moda-
lités de nécessaire, possible et impossible, distinction 
qui a donné lieu à la fameuse notion avicennienne du 
« possible en soi, nécessaire par autrui ». Elle insiste sur 
le fait que, pour Avicenne, l’existence ou l’inexistence 
du possible est toujours liée à quelque chose d’exté-
rieur, à savoir soit la présence, soit l’absence d’une 
cause. Ainsi, le possible est toujours indigent, alors 
que seul l’être nécessaire en soi mérite la qualification 
de « riche » (ou « auto-suffisant »), clarifiant de sorte 
le rapport entre Dieu et le monde. Sa possibilité est 
la condition de la réception de l’action causale du 
Premier, mais elle est aussi un caractère propre du 
causé. Dans ce sens, cette possibilité possède une 
antériorité par rapport au Premier ; toutefois, elle 
est d’ordre purement logique. Ainsi, le fluxus n’est 
pas seulement signe de la perfection (ou plus que 
perfection) du Principe Premier, mais il est aussi 
l’expression de la réception par chaque chose de sa 
perfection, et ceci selon un mode qui lui est propre. 
Bref, le don de l’être ne se laisse pas concevoir sans 
un récepteur. Afin de clarifier davantage la notion 
de « causé », l’A. examine alors la célèbre distinction 
avicennienne entre existence et essence. Elle met en 
lumière le fait que cette distinction ne se laisse pas 
réduire à la préexistence de l’essence par rapport à 
l’existence. Cela ne fait pas de doute. Mais on peut 
se demander si Avicenne n’affirme pas, sans plus, 
une primauté de l’existence sur l’essence, même si la 
majorité des commentateurs l’ont considéré comme 
un essentialiste. L’A. ne pose pas cette question, mais 
elle nous semble importante. Toutefois, y donner une 
réponse n’est pas aisé et déborde largement le cadre 
de ce compte rendu. Quoi qu’il en soit, l’A., dans le 
reste du chapitre, offre quelques affirmations signi-
ficatives : le possible est quelque chose d’existant 
secundum quid et non un inexistant absolu ; l’exigence 
de poser le domaine du possible différent de celui 
du nécessaire est « théologique » (remarquons que 
ceci démontre à suffisance qu’Avicenne s’oppose 
radicalement à toute idée panthéiste, voire panen-
théiste) ; l’énonciation qui porte, sans condition, sur 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Lizzini Olga: Fluxus (fayḍ). Indagine sui fondamenti della metafiscica e della fisica di Avicenna., recensé par Jules Janssens
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 28	 35

des futurs contingents se présente comme un tertium 
entre vérité et fausseté – mais ici l’A. accentue à juste 
titre le fait que, pour Avicenne, c’est la métaphysique 
et non la logique qui doit résoudre le problème du 
déterminisme ; même si le Premier est un moteur 
universel constituant l’objet de désir final de tout ce 
qui est créé, il ne participe pas directement à une 
quelconque mise en mouvement dans le créé ; la 
simultanéité entre cause et causé fait suite à l’essence 
de la cause, mais ne met nullement en question 
l’antériorité de la cause. Il s’agit là d’observations très 
valables. Le seul point qui soulève selon nous une 
réserve, c’est la présentation, sous forme d’analogie, 
de Dieu comme la main qui tourne une clé. En effet, 
nous nous demandons si une telle analogie est justi-
fiée dans la mesure où l’action divine chez Avicenne 
résulte d’une connaissance créatrice. Bien sûr, nous 
reconnaissons avec l’A. que le statut du possible pose 
problème chez Avicenne, mais il fait peu de doute 
que lorsque ce dernier parle des attributs de Dieu, 
qu’ils soient d’essence ou d’action, il les entend dans 
un sens fortement différent de celui des attributs 
correspondants de l’homme, car le Dieu d’Avicenne 
est unique et tout autre que toutes ses créatures. Au 
maximum, Avicenne semble accepter une analogie 
« transcendantale » entre les attributs de Dieu et ceux 
de l’homme. Sans doute est-on confronté ici à une de 
ces multiples tensions dont la pensée avicennienne 
indéniablement témoigne, comme l’A. l’admet à 
plusieurs occasions.

Quant au troisième chapitre, l’A. y examine 
ce qu’elle qualifie de « premier moment du fayḍ », 
c’est-à-dire celui qui concerne l’instauration absolue 
à partir de rien, l’ibdāʿ. Elle démontre comment les 
discussions kalamiques (surtout muʿtazilites) sur le 
statut de l’inexistant ont joué un rôle dans la façon 
dont les philosophes ont compris la « création » 
ex nihilo. Toutefois, Avicenne, en opposition directe 
avec les adeptes du kalām, exclut de la notion d’ibdāʿ 
toute médiation ainsi que toute temporalité. Il pré-
sente la continuation du « faire-être » de quelque 
chose comme la seule élucidation adéquate de cette 
notion, remplaçant ainsi l’antériorité temporelle par 
une antériorité essentielle. Selon l’A., Avicenne, à la 
suite d’al-Fārābī, conçoit l’émanation comme l’ex-
pression la plus rigoureuse de l’idée de « création ». 
Cela est sans doute juste. Néanmoins, on peut se 
demander pourquoi Avicenne a réintroduit des 
termes qui faisaient partie du vocabulaire kindien, 
mais qui étaient complètement absents chez al-
Fārābī, tels que tay’īs, aysa et laysa. Cette démarche 
ne résulte-t-elle pas d’une volonté d’exprimer l’idée 
de création comme véritable « création» ex nihilo » ? 
L’A. étudie aussi la distinction qu’Avicenne introduit 
entre l’instauration sous forme d’ibdāʿ (au sens le plus 

strict, ne s’appliquant qu’au premier émané, mais, par 
extension, à l’ensemble des êtres du monde supralu-
naire) et iḥdāṯ (se rapportant aux êtres du monde de 
la génération et de la corruption). Nous regrettons 
qu’elle ne prête pas attention à la question de savoir 
si l’éternité du monde supralunaire équivaut à l’éter-
nité de Dieu. À première vue, pour Avicenne, cette 
dernière est, contrairement à la première, en dehors 
de toute dimension temporelle dans la mesure où 
le temps fait partie des choses dont l’instauration 
est sous forme d’ibdāʿ ; il est intéressant de signaler 
qu’Avicenne, dans les Taʿlīqāt – voir édition ʿUbaydī, 
Damas, 2008, p. 175 –, qualifie de la même façon l’ins-
tauration de la matière première). Dans la suite du 
chapitre, l’A. se demande si Avicenne peut attribuer à 
l’action divine une véritable dimension éthique. En ce 
qui concerne Dieu, elle évoque une redéfinition des 
idées de volonté (se précisant comme la possibilité 
de ne pas vouloir) et de bien (conçu comme ce qui 
fait acquérir une perfection, mais impliquant en outre 
une indifférence du Premier à l’égard de Sa propre 
générosité). L’A. souligne le fait que pour Avicenne le 
Premier est bien distinct du fluxus. En effet, seul le don 
du Premier est entièrement gratuit, mais l’action des 
êtres causés qui en constitue la continuation ne l’est 
plus, car elle est toujours en vue de l’obtention d’une 
perfection. L’A. termine ce chapitre en indiquant le 
caractère aporétique de l’attribution par Avicenne 
d’une antériorité du moment noétique sur le mo-
ment ontologique dans la «création» divine. Elle met 
en évidence le caractère noétique (c’est-à-dire « en 
un seul coup »), non dianoétique de la connaissance 
de Dieu, qui est le principe à partir duquel, et non en 
lequel, sont les intelligibles.

Le second moment du fluxus, c’est-à-dire le 
devenir du monde sublunaire, se trouve au cœur du 
chapitre suivant. L’A. s’y penche longuement sur la 
relation complexe entre matière et forme, soulignant 
que la forme est cause – il est vrai, partielle, car mé-
diatrice – de la particularisation de la matière, alors 
que le Dator formarum en est la cause ultime. Elle 
fait aussi mention de l’argument de l’homologie, qui 
permet d’affirmer la nécessité d’une cause et donc 
de justifier le fluxus à partir du bas, c’est-à-dire de 
la forme et de la matière, tout en impliquant que 
celles-ci ne peuvent pas être paritaires. En outre, l’A. 
souligne que les mouvements célestes, qui résul-
tent de l’imagination et du désir des âmes célestes, 
fonctionnent comme des causes auxiliaires dans 
la préparation de la matière (la circularité de ces 
mouvements garantissant à la matière une puissance 
infinie en matière de préparation, tout en s’inscri-
vant entièrement dans la dynamique émanative du 
système avicennien). Ces mouvements, comme l’A. 
le note, ne sont pourtant pas en vue de ce qui est 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Lizzini Olga: Fluxus (fayḍ). Indagine sui fondamenti della metafiscica e della fisica di Avicenna., recensé par Jules Janssens
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 28	 36

inférieur, mais tendent à la propre perfection des 
sphères auxquelles ils appartiennent et constituent 
en quelque sorte une prière cosmologique (faisant 
ainsi partie du mouvement reditus). Toutefois, seuls 
ces mouvements peuvent assurer la multiplicité des 
êtres dans le monde sublunaire, du fait des diverses 
positions individuelles qu’en tant que mouvements 
circulaires ils continuent à occuper l’une après l’autre. 
La consistance du monde terrestre est ainsi assurée 
par le fluxus unique dont « l’influence » (influxus, 
ta’aṯṯur) des sphères célestes assure le fonctionne-
ment (ajoutant une causalité motrice à la causalité 
émanative). Dans ce contexte, l’A. observe que le sys-
tème avicennien n’est pas purement (néo)platonicien, 
mais qu’il valorise avec Aristote la causalité physique 
dans le mouvement céleste. Dans ce sens, l’A. pointe 
vers la notion technique de muṣādamāt « collisions », 
qui permet à Avicenne d’affirmer une possibilité 
infinie et indéterminée au monde sublunaire. La fin 
du chapitre est consacrée au problème difficile du 
déterminisme. L’A. fait référence à deux doctrines 
avicenniennes, à savoir, d’une part, l’impossibilité de 
définir les conditions requises à l’âme humaine afin 
de pouvoir atteindre son bonheur ultime et, d’autre 
part, sa réfutation de l’astrologie fondée sur l’impré-
visibilité des événements terrestres. Elle précise la 
distinction avicennienne entre qaḍā’ (qui implique 
l’ordre du tout dans son ensemble et correspond 
à une exigence essentielle de l’activité noétique et 
émanative de Dieu) et qadar (qui résulte d’interac-
tions infinies entre causes voulues par Dieu, mais non 
immédiatement, « par première intention » - le mal 
et le hasard y étant impliqués) comme l’expression 
nette de l’acceptation par Avicenne d’une causalité 
immédiate, essentielle, et, en ce sens, déterministe 
d’une part, et d’une causalité médiate, secondaire, 
et, en ce sens, indéterminée, d’autre part. Pour mieux 
illustrer cette double causalité, l’A. analyse enfin 
deux traités moins connus, à savoir le Risālat al-fiʿl 
wa-l-infiʿāl (tout en notant que l’attribution de cette 
épître à Avicenne est sujette à discussion) et le Risāla 
fīlaǧrām al-ʿulwiyya.

Le cinquième chapitre, qui est étroitement lié 
au précédent, a pour objet principal la conception 
avicennienne de « nature » et sa compréhension 
de « fortune ». Comme l’A. le souligne, Avicenne 
accepte la définition aristotélicienne de la nature 
comme principe de mouvement et de repos, mais 
non sans avoir justifié, mû par une inspiration 
néoplatonicienne, le principe « vertical » (in casu, le 
Dator formarum et l’action céleste) duquel dépend 
la vie des corps mêmes. En plus, Avicenne distingue 
clairement la nature universelle de la nature parti-
culière, ce qui lui permet non seulement d’expliquer 
les phénomènes rares, telle la monstruosité, mais 

aussi tout phénomène qui est en contradiction avec 
la finalité de l’individu, telle la mort, car ce genre de 
phénomène s’inscrit dans une finalité qui transcende 
l’individu, par exemple, le maintien de l’espèce. Selon 
l’A., la providence divine ne concerne pas dans le 
système avicennien l’individu, car celui-ci, comme 
le mal, a ontologiquement peu de valeur, mais elle 
concerne seulement l’espèce ; néanmoins, ce qui 
arrive par « fortune » est pour Avicenne un consé-
quent nécessaire du mécanisme naturel de sorte que 
la « fortune » (au niveau physique) peut être incluse 
dans la providence.

Enfin, l’exposé doctrinal est suivi de deux ap-
pendices. Dans le premier (p. 543-581), l’A. offre une 
analyse détaillée du vocabulaire émanation/création 
chez Avicenne ; mais de façon un peu surprenante, le 
terme takwīn n’est pas pris en considération. Dans le 
second (p. 583-95), elle présente les œuvres les plus 
significatives d’Avicenne (éditions, études…) selon 
leur ordre chronologique (fixé avec la prudence 
voulue), à l’exception toutefois des Mubāḥaṯāt.

Ce bref survol est loin de couvrir le contenu 
riche de l’ouvrage. Il ne fait certainement pas justice 
à l’argumentation détaillée et nuancée de l’A. Mais 
nous espérons qu’il incitera le lecteur à prendre en 
main cet ouvrage et à en faire une lecture suivie. De 
toute évidence, l’argumentation de l’A. en faveur 
d’un indéterminisme au niveau sublunaire mérite 
une attention particulière, comme le mérite aussi sa 
thèse (qui est intimement liée à l’argument précé-
dent) que Dieu ne peut pas connaître les êtres sublu-
naires dans leur individualité. Dans les deux cas, l’A. 
offre des arguments solides. Remarquons toutefois 
qu’Avicenne semble avoir été conscient du caractère 
problématique de sa « solution » au problème de la 
connaissance des particuliers par Dieu, car il y revient 
tout le temps, surtout dans les Taʿlīqāt. Quoi qu’il 
en soit, le présent livre confronte le lecteur à un des 
thèmes les plus cruciaux du système avicennien, mais 
lui en indique, en même temps – sans simplification 
aucune – les points forts et les points faibles, ainsi 
que toutes les ambiguïtés.

Jules Janssens 
CNRS - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Lizzini Olga: Fluxus (fayḍ). Indagine sui fondamenti della metafiscica e della fisica di Avicenna., recensé par Jules Janssens
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

