
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 28	 30

Hakim Avraham,�
The Epistle of the Eloquent Clarification 
Concerning the Refutation of Ibn Qutayba by 
al-Qāḍī al-Nuʿmān b. Muḥammad (d. 363/974). 
Critical Edition with an Introduction.

Leiden–Boston, Brill (Islamic History and 
Civilization. Studies and Texts 90), 2012, 22 p. 
(partie anglaise), 175 p. (partie arabe). 
ISBN : 978-9004209817

Ce livre donne la première édition de la Risālat 
Ḏāt al-bayān fī al-radd ʿalā Ibn Qutayba du célèbre 
juriste et théologien ismaélien al-Qāḍī al-Nuʿmān 
(m. 363/974), le fondateur du fiqh fatimide. La par-
tie arabe (175 p.) contient l’édition du texte, basée 
sur deux manuscrits, la bibliographie citée dans les 
notes à cette édition et un index qui se limite aux 
noms propres. La partie anglaise qui la précède fait à 
peine 22 pages : elle se compose d’une introduction 
sommaire et d’une bibliographie.

La publication de ce traité inédit du Qāḍī al-
Nuʿmān apporte en soi une contribution importante 
au domaine des études ismaéliennes. Malheureuse-
ment, l’introduction anglaise, basée sur deux articles 
d’Avraham Hakim publiés respectivement dans al-
Qanṭara 31 (2010), p. 77-102, 351-369, et Jerusalem 
Studies in Arabic and Islam 38 (2011), p. 311-336, 
semble avoir été bouclée à la hâte. Tout en étant très 
succincte, elle contient de nombreuses répétitions, 
alors qu’elle ne fournit pas au lecteur tous les élé-
ments nécessaires à évaluer l’édition et à situer l’épître 
dans son contexte historique et doctrinal.

Tout d’abord, il y a la présentation des deux 
manuscrits – modernes, comme la plupart des 
manuscrits ismaéliens – sur lesquels repose l’édition 
(p. 1-2). Pour le premier, le Ms. 1255 de la collection 
Zāhid ʿ Alī actuellement conservé à l’Institute of Ismaili 
Studies de Londres, l’éditeur renvoie au catalogue de 
Delia Cortese, Arabic Ismaili Manuscripts. The Zāhid 

ʿAlī Collection in the library of the Institute of Ismaili 
Studies, Londres, 2003, p. 156-157, pour « a detailed 
description ». Or, en réalité, cette description reste 
très sommaire. Le lecteur est en droit d’attendre de 
l’éditeur, qui a choisi ce manuscrit comme base, d’en 
offrir une description issue de son travail personnel 
sur le manuscrit. Quant au second, qui appartient 
à la collection d’Asaf Fyzee, il est certes brièvement 
décrit (p. 2), mais aucune mention n’est faite de son 
lieu de conservation actuel. Sans doute fait-il partie 
de la Fyzee Collection déposée à l’Université de Bom-
bay (cf. le catalogue de Muʿizz Goriawala cité dans 
la bibliographie à la p. 22). Dans tous les cas, il aurait 
fallu préciser cela à la page 2.

La date de la composition de l’épître (p. 4-6) n’est 
pas facile à établir en l’absence d’éléments probants 
permettant de la situer dans la longue carrière du 
Qāḍī al-Nuʿmān. Nommé en 341/953 au poste de 
juge suprême (qāḍī al-quḍāt) par le calife-imam 
al-Muʿizz, c’est en cette qualité qu’al-Nuʿmān com-
posa son Kitāb daʿā’im al-islām, qui devint le code 
officiel de l’Empire fatimide et reste, jusqu’à nos jours, 
l’ouvrage de référence en matière de droit pour les 
Ismaéliens ṭayyibites (les Bohras). Selon Hakim, la 
présente épître aurait été rédigée vers cette même 
époque, dans tous les cas sous le règne d’al-Muʿizz 
(341-365/953-975). Bien qu’elle ne soit pas impossible, 
cette datation ne repose pas sur une base solide, 
d’autant plus que la chronologie des ouvrages d’al-
Nuʿmān n’est pas établie avec certitude et que l’au-
teur ne cite l’épître dans aucun de ses écrits conservés.

Demeurée inédite, l’épître n’a pas encore reçu 
toute l’attention qu’elle mérite, bien qu’elle soit 
intéressante à bien des égards. Tout d’abord, nous 
sommes en présence d’un exemple assez rare 
dans la littérature ismaélienne de l’époque, d’une 
polémique explicite et ouverte contre un ouvrage 
sunnite, dont le titre et l’auteur sont mentionnés en 
toutes lettres, en l’occurence le Adab al-kātib d’Ibn 
Qutayba (m. 276/889). Le théologien et lettré sunnite 
y défend la thèse selon laquelle les fonctionnaires 
et secrétaires (kuttāb) peuvent se contenter d’une 
connaissance superficielle du droit. Il leur suffit de 
mémoriser quelques formules contenant des prin-
cipes de base du fiqh pour pouvoir exercer correc-
tement leurs fonctions. Les débats complexes entre 
juristes sur des questions pointues ne doivent point 
les préoccuper. Pour al-Nuʿmān, une telle position est 
aberrante. Les fonctionnaires étant censés appliquer 
la loi, ils doivent au contraire avoir reçu une solide 
formation juridique. La thèse d’Ibn Qutayba résulte, 
selon lui, de son ignorance et de son incompétence 
en matière de droit, qu’il partage avec la plupart des 
fuqahā’ sunnites, surtout ceux appartenant à l’école 
malikite du Maghreb, particulièrement visée parce 
qu’elle a toujours affiché une hostilité ouverte envers 
les Fatimides. Leur incompétence s’explique par le 
fait qu’ils interprètent le Coran et le Hadith à leur 
propre guise, en rejetant l’enseignement des imams 
qui les éclairent. Deux conceptions diamétralement 
opposées sur la pratique du droit et ses sources s’af-
frontent ainsi. Dans la majeure partie de son épître, 
al-Nuʿmān énumère une à une les formules qu’Ibn 
Qutayba recommande aux kuttāb d’apprendre par 
cœur, montrant chaque fois qu’elles sont juridique-
ment fausses, relevant d’une interprétation erronée 
du Coran et du Hadith.

Outre ces questions juridiques qui intéresseront 
les spécialistes de droit musulman, l’intérêt de l’épître 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Hakim Avraham: The Epistle of the Eloquent Clarification Concerning the Refutation of Ibn Qutayba by al-Qāḍī al-Nuʿmān b. Muḥammad (d.363/974).
Critical Edition with an Introduction., recensé par Daniel De Smet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 28	 31

se situe également à un autre niveau. En effet, dans 
son introduction, al-Nuʿmān décrit les circonstances 
qui l’ont amené à écrire cette réfutation. Le précep-
teur des fils du calife (ni le nom du précepteur, ni celui 
du calife ne sont mentionnés) avait imposé le Adab 
al-kātib d’Ibn Qutayba comme matériel de cours. À 
un certain moment, pour une raison qui n’est pas 
explicitée, le précepteur fait parvenir cet ouvrage 
à al-Nuʿmān en lui demandant son opinion sur le 
contenu. Le qāḍī s’enflamme aussitôt et se propose 
de détruire l’ouvrage jusque dans ses fondements.

Or, un tel choix de lecture de la part du précep-
teur des fils du calife fatimide ne peut qu’étonner. 
Certes, comme le remarque Avraham Hakim (p. 8), 
cet ouvrage était devenu le manuel classique pour 
la formation des vizirs et des différentes catégories 
de fonctionnaires et de secrétaires, de sorte qu’il 
pouvait également servir à l’éducation du futur ca-
life. Très répandu au Maghreb et en Égypte, il aurait 
même circulé parmi les hauts dignitaires de la cour 
fatimide (p. 8-9). Toutefois, ce manuel avait été 
rédigé pour servir l’État abbasside. Son auteur, Ibn 
Qutayba, était un sunnite convaincu, farouchement 
hostile au chiisme, ce qu’al-Nuʿmān ne manque pas 
de relever en le qualifiant « d’ennemi de Dieu, de 
son Prophète et de ses Amis », à savoir les imams. En 
traitant la question du choix du précepteur, Hakim 
semble perdre de vue que le calife fatimide n’était 
pas seulement un « calife », mais également un imam 
ismaélien, l’unique source d’autorité en matière de 
droit et de doctrine religieuse, et de surcroît doté 
d’une infaillibilité (ʿiṣma) absolue. Comment alors 
expliquer que le calife-imam fatimide confie l’édu-
cation de ses fils (et donc de son successeur, le futur 
imam) à un précepteur qui leur impose des lectures 
plus que douteuses d’un point de vue ismaélien ? Ce 
précepteur (que Hakim n’a pas réussi à identifier ; 
cf. p. 6-7) était-il ismaélien ou plutôt sunnite ? En 
émettant un avis juridique extrêmement négatif 
envers ce livre, al-Nuʿmān n’allait-il pas à l’encontre 
de la volonté de son supérieur hiérarchique, le calife-
imam ? Ou agissait-il au contraire à sa demande ? En 
tant que suprême autorité juridique – al-Nuʿmān 
précise d’ailleurs avoir écrit ses Daʿā’im al-islām sous 
la direction d’al-Muʿizz – l’imam n’était-il pas en 
mesure d’évaluer lui-même les livres qu’on donnait à 
étudier à ses enfants ? Toutes ces questions soulèvent 
le problème délicat et encore largement irrésolu de 
l’influence sunnite à la cour fatimide au xe siècle et 
de l’autorité réelle ou supposée des imams en matière 
religieuse.

Bien que Hakim n’aborde pas explicitement 
cette problématique, il offre une analyse assez 
détaillée de l’introduction de l’épître (p. 6-19). Or, 
curieusement, ses références au texte se rapportent 

à la pagination du Ms. Zāhid ʿAlī et non à celle de 
sa propre édition qui figure dans le même volume ! 
Manifestement, cette analyse a été écrite avant la 
publication de l’édition et l’auteur n’a pas pris le 
temps d’adapter les références. Par ailleurs, l’analyse 
du contenu de l’épître se limite à l’introduction (les 
12 premières pages de l’édition). Pour la suite du texte 
(p. 13 à 167), il aurait au moins fallu donner un aperçu 
des thèmes abordés et une synthèse des arguments 
invoqués contre Ibn Qutayba. Un index des termes 
techniques aurait été le bienvenu.

Enfin, les 20 pages de l’introduction anglaise 
comportent de nombreuses coquilles, comme, par 
ex., « some his books » (p. 9), « of those of share his 
views » (p. 11), khaṭảan (au lieu de khaṭa’an) (p. 14), 
Tảrīkh (p. 14, n. 48), « how to performs » (p. 16), etc.

Heureusement, l’édition du texte arabe est beau-
coup plus soignée. Les nombreux hadiths, préceptes 
juridiques et commentaires lexicographiques cités 
par al-Nuʿmān ont été identifiés dans la mesure du 
possible, avec référence aux plus anciennes sources 
dans lesquelles ils apparaissent. À partir des deux 
manuscrits dont il disposait, Hakim est parvenu à 
établir un texte fiable et sûr. Nous lui sommes très 
reconnaissants d’avoir ouvert à la recherche cette 
épître du Qāḍī al-Nuʿmān, un témoin précieux de 
la polémique ismaélienne contre le sunnisme, qui 
soulève en même temps le problème délicat des rap-
ports entre sunnites et ismaéliens à la cour fatimide. 
Il est seulement regrettable que cette édition, parue 
dans une prestigieuse collection, n’ait pas été dotée 
d’une introduction plus substantielle qui aurait mis 
en valeur le travail considérable accompli par l’éditeur.

Daniel De Smet 
CNRS - Paris 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Hakim Avraham: The Epistle of the Eloquent Clarification Concerning the Refutation of Ibn Qutayba by al-Qāḍī al-Nuʿmān b. Muḥammad (d.363/974).
Critical Edition with an Introduction., recensé par Daniel De Smet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

