
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 28	 26

El-Rouayheb Khaled,�
Relational Syllogisms  
and the History of Arabic Logic, 900–1900.

Leiden, Brill, 2010, viii+295 p. 
ISBN : 978–9004183193

L’ouvrage de Khaled El-Rouayheb s’inscrit dans la 
continuité des travaux de Tony Street sur la logique 
arabe. Les deux auteurs remettent en question la 
thèse de Nicolas Rescher (The development of Ara-
bic Logic, Pittsbourg 1964), qui a longtemps prévalu 
parmi les spécialistes et selon laquelle la logique de 
tradition arabe s’enferme, après le xiiie siècle, dans 
une répétition infructueuse.

L’originalité et la force de l’ouvrage d’El-Rouayheb 
résident dans le fait qu’il a pris comme objet d’étude 
un problème précis – la question de savoir dans 
quelles conditions et après quelles modifications les 
inférences relationnelles peuvent être considérées 
comme des syllogismes – et qu’il en a suivi scrupuleu-
sement les développements au sein de la logique de 
tradition arabe. Ce problème, comme le montre l’A., 
a fait l’objet de multiples débats parmi les logiciens 
de cette tradition et a donné lieu à des innovations 
conceptuelles majeures, notamment chez les logi-
ciens ottomans du xviie siècle, qui ont abandonné la 
supposition aristotélicienne classique selon laquelle 
un syllogisme catégoriel valide consiste en deux 
prémisses avec un terme en commun. Ils ont alors 
développé ce qu’ils ont appelé le « syllogisme non 
familier », qui comporte des prémisses relationnelles.

Le plan de l’ouvrage permet de suivre les diffé-
rentes phases de développement de la logique de tra-
dition arabe. Dans la première partie, l’A. se consacre 
aux discussions qu’ont soulevées les anomalies des 
inférences relationnelles parmi les logiciens de langue 
arabe pendant la période classique, de 900 à 1200 : 
d’un côté Fārābī (m. 950), Ibn Zurʻa (m. 1008), Avi-
cenne (m. 1037) et son disciple direct Bahmanyār 
(m. 1165), et de l’autre des philosophes plus stricte-
ment aristotéliciens tels qu’Abū al-Barakāt al-Baġdādī 
(m. 1165) et Averroès (m. 1198), ainsi que le phi-
losophe anti-péripatéticien Yaḥyā al-Suhrawardī 
(m. 1191). L’A. consacre son second chapitre aux 
discussions relatives aux inférences relationnelles 
entre les années 1200 et 1350. Il s’agit là d’une pé-
riode cruciale concernant cette question grâce à 
l’apport de Faḫr al-Dīn al-Rāzī (m. 1210), qui trans-
forme radicalement le traitement du problème en 
établissant qu’il faut désormais abandonner l’affir-
mation selon laquelle le syllogisme catégoriel doit 
avoir trois termes dont l’un est commun aux deux 
autres. L’A montre comment les arguments de Rāzī 
renouvellent la façon dont des auteurs importants 

tels que Ḫūnağī (m. 1248), Ṭūṣī (m. 1274) et Kātibī 
(m. 1277) par exemple vont désormais aborder la 
question. Dans son troisième chapitre, l’A. étudie la 
période allant de 1350 à 1600. Après 1350, les grandes 
sommes de logique se font rares ; ce sont les gloses et 
les commentaires qui les remplacent. L’A., grâce à une 
étude rigoureuse, montre que cette période - souvent 
caractérisée comme un âge de commentaires et de 
gloses stériles – a donné lieu, au contraire, à des 
analyses novatrices. Ces dernières serviront de point 
de départ aux logiciens ottomans qui repenseront la 
conception aristotélicienne classique du syllogisme. 
Dans son quatrième chapitre, l’A. retrace les traite-
ments respectifs du problème en Iran, en Inde, en 
Afrique du Nord et dans les ouvrages de logique arabe 
chrétienne de 1600 à 1900. Son étude permet d’éta-
blir que, durant ces trois siècles, les traditions se sont 
distinguées les unes des autres suivant les régions en 
fonction des ouvrages de référence ou des manuels 
qui servaient de base à l’enseignement de la logique. 
Les trois derniers chapitres sont consacrés aux logi-
ciens ottomans dont certains, en caractérisant les 
inférences relationnelles comme des « syllogismes 
non familiers », ouvrent une nouvelle voie à la logique.

Cette périodisation permet à l’A. de mettre 
l’accent sur la transformation de la logique qui a 
eu lieu entre la fin du xiie et le début du xiiie siècle. 
C’est Faḫr al-Dīn al-Rāzī qui marque la limite entre 
les « anciens logiciens » (al-mutaqaddimūn) et les 
logiciens tardifs (al-muta’aḫḫirūn). À partir de Rāzī, 
la logique arabe est dissociée du commentaire 
de l’Organon. La discipline se focalise désormais 
davantage sur les cinq prédicables, la définition, les 
propositions et leurs implications immédiates (comme 
la conversion et la contraposition), ainsi que sur la 
syllogistique formelle. Pour ce qui est de la période 
allant du xive au xvie siècle, l’A. montre l’importance 
de deux autres penseurs, qui ont enrichi les discussions 
sur le sujet des inférences relationnelles : le juriste, 
théologien, logicien et astronome d’Asie centrale, Ṣadr 
al-Ṧarīʻa al-Maḥbūbī (m. 1346) dont le Taʻdīl al-ʻulūm 
était recommandé au xvie siècle par le savant et juge 
ottoman Aḥmed Ṭāşköprīzāde (m. 1561) à quiconque 
voulait atteindre le plus haut degré d’excellence en 
logique, et le savant perse Quṭb al-Dīn al-Rāzī (m. 1365) 
dont les traités de logique ont été intensément étu-
diés à travers le monde musulman jusqu’à l’époque 
moderne. Au début du xvie siècle, c’est Ğalāl al-Dīn 
al-Dawānī (m. 1502) qui se distingue. Il a commenté 
le Tahḏīb de Taftāzānī et il a fait un commentaire des 
gloses de Ğurğānī au commentaire de Quṭb al-Dīn 
al-Rāzī sur la Šamsiyya de Kātibī. Commentateur de 
commentaires, al-Dawānī peut apparaître comme 
le paradigme même du super-commentateur stérile 
caractéristique, selon Rescher, des auteurs de la fin 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) El-Rouayheb Khaled: Relational Syllogisms and the History of Arabic Logic, 900–1900., recensé par Meryem Sebti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 28	 27

du xiiie siècle. L’A. montre au contraire que les thèses 
d’al-Dawānī marquent un tournant dans l’histoire des 
inférences relationnelles (p. 92-104).

Par-delà la périodisation classique de son plan, 
l’A. révèle des points de convergence inattendus, qui 
ouvrent la voie à des recherches inédites. Il montre 
que les logiciens de l’Iran safavide accordaient une 
importance particulière non seulement à Fārābī et 
Ibn Zurʻa, mais aussi à Averroès, comme le prouve la 
provenance safavide ou post-safavide de la plupart 
des manuscrits de leurs ouvrages existant à l’heure 
actuelle (p. 148). À cet égard, le schéma récapitula-
tif donné par l’A. à la page 260 jette les bases d’une 
lecture renouvelée de l’histoire de la philosophie de 
tradition arabe en établissant une filiation qui unit 
Ibn Zurʻa (m. 1008) à Hamadānī (m. 1913), en passant 
par Averroès.

En suivant avec une minutie rigoureuse et 
remarquable les développements relatifs aux infé-
rences relationnelles du ixe au début du xxe siècle 
dans la tradition logique arabe, l’A., loin d’offrir un 
ouvrage qui n’intéresserait que les spécialistes de 
la logique, met en œuvre une méthodologie nova-
trice et féconde qui permettra de porter un regard 
différent sur l’histoire de la philosophie de tradition 
arabe. Trois pistes méthodologiques me semblent 
particulièrement importantes pour l’historien de 
la philosophie de cette tradition : l’attention qu’il 
faut porter aux commentateurs du xive siècle dont 
on a jusqu’à peu dédaigné les ouvrages ; la nécessité 
de déterminer quels sont les ouvrages de référence 
servant de manuels aux différentes écoles – l’ouvrage 
d’El-Rouayheb démontrant de manière convain-
cante que les traditions de logique en Iran, en 
Inde et en Afrique du Nord se distinguent en 
fonction des manuels qui servent respective-
ment d’ouvrages de référence ; l’importance de 
l’étude précise de la circulation des manuscrits 
philosophiques dans les différentes régions du 
monde arabe et musulman.

Meryem Sebti 
CNRS - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) El-Rouayheb Khaled: Relational Syllogisms and the History of Arabic Logic, 900–1900., recensé par Meryem Sebti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

