
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 27	 17

en tant qu’étant » (al-mawğūd min ḥayṯu huwa 
mawǧūd) – tel qu’il ressort des sections du Kitāb 
al-Šifā’ consacrées à la logique et à la métaphysique. 
Une analyse poussée de la structure de cette célèbre 
« encyclopédie » avicennienne de la science (p. 41-49) 
permet à l’auteur de reconstituer la complexe théorie 
de la science (‘ilm) qui en forme la base. Inévitable-
ment, elle est confrontée aux concepts de taṣawwur 
et de taṣdīq, les deux démarches inhérentes à toute 
connaissance scientifique : la représentation du 
concept dévoilé par la définition et l’assentiment ou 
le jugement obtenu par le syllogisme. Ces notions, qui 
ont déjà fait couler beaucoup d’encre, sont soigneuse-
ment analysées, tout comme le problème annexe de 
la relation entre la « chose » extra-mentale, le maʿnā 
ou concept dans la pensée et l’énoncé verbal qui 
l’exprime (p. 59-87). Les principes du raisonnement 
scientifique, tels qu’Avicenne les développe dans la lo-
gique du Šifā’ à la suite d’Aristote tout en élaborant sa 
théorie de la définition (ḥadd), de la démonstration 
(burhān) et du syllogisme (p. 87-114), débouchent 
sur une théorie de la science qui s’interroge sur l’objet 
de chaque science et établit une hiérarchie entre les 
objets des sciences respectives, allant du plus général 
(aʿamm) au plus particulier (aḫaṣṣ) (p. 114-124). En 
fin de compte, ce qui relie entre eux tous ces objets 
et ce qu’ils ont tous en commun, ce sont « l’étant » 
et « l’un ».

La recherche du but et de l’objet de la métaphy-
sique ouvre ainsi la voie vers les transcendantaux. 
En effet, en tant que « science première », la méta-
physique s’intéresse certes à Dieu et aux premières 
causes, mais ceux-ci ne constituent pas pour autant 
son véritable objet. Pour Avicenne, la métaphysique 
ne se limite pas à une théologie (p. 125-130), ni 
à une science des quatre causes de l’aristotélisme 
(p. 131-137). Son objet est beaucoup plus vaste : il 
concerne « l’étant en tant qu’étant » et ses accidents 
propres (ʿawāriḍ) qui transcendent les dix catégories 
étudiées dans la logique. En d’autres termes, l’objet 
de la métaphysique est les transcendantaux, les 
principes sur lesquels reposent toutes les autres 
sciences. À partir de là et selon cette perspective, la 
métaphysique étudie également les causes ultimes, 
l’Être nécessaire (Dieu) et les prémisses des sciences 
particulières que celles-ci ne peuvent établir par elles-
mêmes (p. 138-186).

La troisième partie du livre est entièrement 
consacrée à une analyse très fine de la notion de 
mawğūd, en partant du célèbre passage du Kitāb 
al-ḥurūf d’al-Fārābī sur la notion de « l’être » (p. 189-
210). Abordant alors l’unité de la notion de « l’étant » 
telle qu’elle fut conçue par Avicenne, l’auteur étudie 
la fameuse question de « l’analogie (taškīk) de l’être », 
soulignant avec raison (p. 220) que l’histoire du 

Koutzarova Tiana,�
Das Transzendentale bei Ibn Sīnā. Zur 
Metaphysik als Wissenschaft erster Begriffs  
und Urteilsprinzipien.

Leiden–Boston, Brill (Islamic Philosophy, 
Theology and Science. Texts and Studies 79), 
2009, x + 483 p.
ISBN: 978-9004171237

La théorie des transcendantaux occupe une 
place importante dans la scolastique latine, notam-
ment dans l’œuvre de Thomas d’Aquin et de Duns 
Scot. Bien que le débat sur les transcendantaux en 
Occident se rattache directement à la logique et à la 
métaphysique d’Aristote, l’influence des philosophes 
arabes, en particulier Avicenne (Ibn Sīnā, 980-1037), 
a été dûment reconnue par la recherche moderne 
(comme en témoigne la citation de Jan Aertsen 
donnée à la p. 385, note 1). Or, on cherchera en vain 
dans l’œuvre étendue d’Avicenne un exposé métho-
dique et systématique sur les transcendantaux et leur 
convertibilité, comparable aux traités hautement 
techniques rédigés par les philosophes latins. Il n’y a 
même pas de terme arabe qui rende exactement la 
notion latine de transcendentalia. Pour saisir la ma-
nière dont Avicenne a pu influencer en ce domaine la 
métaphysique occidentale, une reconstitution de la 
conception avicennienne du « transcendantal » s’im-
pose. Tel est le but poursuivi par Tiana Koutzarova 
en ce livre, issu d’une thèse de doctorat soutenue 
à la faculté de philosophie de l’université de Bonn.

La structure de l’ouvrage est complexe. L’auteur 
estime avec raison que le chapitre I, 5 de la Métaphy-
sique (al-Ilāhiyyāt) du Kitāb al-Šifā’, traduit en latin 
dès la seconde moitié du xiie siècle, eut une influence 
considérable sur les spéculations des scolastiques 
au sujet des transcendantaux. Comme ce chapitre 
est d’une difficulté et d’une obscurité redoutables, 
une grande partie du livre (jusqu’à la p. 305) sert à 
apporter les clés nécessaires à sa compréhension. 
Suivent alors la traduction du texte (p. 309-325) et 
son analyse (p. 326-382).

La démarche suivie par l’auteur, tout au long des 
quatre parties dont se compose le livre, peut être 
résumée de la manière suivante : Koutzarova part de 
l’épisode bien connu de l’autobiographie d’Avicenne 
dans lequel le philosophe avoue n’avoir pas compris 
l’objet de la Métaphysique d’Aristote avant d’avoir lu 
le « Traité sur les buts de la métaphysique » (Maqāla fī 
aġrāḍ mā ba‘da l-ṭabī‘a) d’al-Fārābī (p. 13-16). Suivent 
alors une traduction du traité et une analyse méticu-
leuse de son contenu (p. 17-38). Cet opuscule servira 
de point de départ pour élucider, dans la deuxième 
partie du livre, l’objet de la métaphysique – « l’étant 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Koutzarova Tiana: Das Transzendentale bei Ibn Sīnā. Zur Metaphysik als Wissenschaft erster Begriffs und Urteilsprinzipien., recensé par D. De Smet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 27	 18

terme taškīk reste encore à écrire. Il en résulte que 
« l’étant » est un concept commun à tous les êtres, 
aussi bien aux substances qu’aux accidents, qu’il 
est partagé par chacun des dix catégories, qu’il n’est 
pas un genre dont les catégories seraient les espèces, 
qu’il n’est pas constitutif de la quiddité des êtres et 
qu’il s’applique aussi bien à l’être nécessaire qu’à l’être 
possible (p. 211-305). Au passage, l’auteur traite de la 
question fort débattue de la distinction entre essence 
et existence chez Avicenne (p. 279-287).

Après avoir assimilé tout ce qui précède, le 
lecteur devrait être en mesure de comprendre le 
chapitre i, 5 de la Métaphysique du Šifā’ dans lequel 
Avicenne traite des notions premières qui rendent 
possibles le taṣawwur et le taṣdīq et qui sont, par 
conséquent, les prémisses mêmes de toute pensée, 
bien qu’il ne soit pas possible de les prouver, ni de 
les définir. Il s’agit en premier lieu des notions de 
« l’étant » (al-mawğūd), de la « chose » (al-šay’) et du 
« nécessaire » (al-ḍarūrī).

À partir de ce texte et d’un grand nombre de 
passages tirés du Kitāb al-Šifā’ et d’autres ouvrages 
d’Avicenne, l’auteur ébauche une véritable « théorie 
avicennienne des transcendantaux ». La métaphy-
sique est présentée comme une science transcen-
dantale qui étudie les qualités transcendantales de 
« l’étant en tant qu’étant ». Le terme « transcendantal » 
s’applique à ce qui transcende les dix catégories et 
constitue en même temps les premiers principes qui 
rendent possibles le taṣawwur et le taṣdīq. Il s’agit donc 
des premiers concepts et des premiers jugements qui 
ne sont pas acquis par la perception sensible, ni par 
une science quelconque. À « l’étant en tant que tel » 
revient la primauté absolue : c’est le concept le plus 
général. Les accidents propres qui adviennent à l’étant 
(al-‘awāriḍ li al-mawǧūd) ont la même extension que 
l’étant et sont donc convertibles avec lui. Il s’agit – au 
niveau du taṣawwur – de l’unité, de la délimitation, 
du bien et du vrai et – au niveau du taṣdīq – du prin-
cipe de non-contradiction et du tiers exclu. Viennent 
ensuite les transcendantaux disjonctifs, les qualités 
de l’étant qui sont organisées en paires s’excluant 
mutuellement et qui ne sont donc pas convertibles 
entre elles : la nécessité et la possibilité, l’unité et la 
pluralité, l’autarcie et le besoin, l’acte et la puissance, 
la cause et le causé. Enfin, les attributs de Dieu peu-
vent être considérés comme des transcendantaux 
pour autant qu’ils sont inclus dans la notion de l’Être 
nécessaire. Le livre s’achève en évoquant brièvement 
l’influence exercée par cette conception avicennienne 
des transcendantaux sur le kalām depuis al-Ġazālī 
et sur la scolastique latine, en particulier Duns Scot 
(p. 385-434). Une bibliographie, un répertoire des 
passages cités des ouvrages d’Avicenne et un index 
très élaboré viennent clôre l’ensemble.

Il ne fait aucun doute que Tiana Koutzarova a 
réalisé un travail remarquable, hautement innovant 
et très utile à la fois aux spécialistes de la philosophie 
arabe et de la scolastique latine. Bien que l’auteur 
exagère en affirmant qu’une « Ibn Sīnā Forschung » 
reste encore à fonder ( !) (p. 387), il est vrai que nous 
sommes en présence de la première étude qui tente 
de cerner, avec autant de précision, la question dif-
ficile de la conception avicennienne de la métaphy-
sique. L’auteur a réuni un nombre impressionnant de 
textes et les a traduits avec soin, tout en donnant en 
note le texte arabe et, si elle existe, la traduction latine 
médiévale. La recherche est conduite d’une façon 
méticuleuse et avec précision, en prêtant attention 
au moindre détail.

Toutefois, la lecture de ce livre s’avère d’une 
difficulté extrême, ce qui n’est pas seulement dû à la 
complexité du sujet. Certes, il est courageux de nos 
jours de publier un ouvrage si technique en allemand 
et nous ne pouvons que saluer une telle initiative. 
Mais la langue employée est particulièrement lourde 
au point de rendre la lecture indigeste. En voici un 
exemple significatif : « Dies gilt schlechthin und also 
auch ungeachtet dessen, daß die Definition nur 
dann möglich ist, wenn das Wissen um das absolute 

“Ob-es-ein-Bestimmtes-überhaupt-gibt” gegeben 
ist » (p. 251). La lourdeur du jargon philosophique 
d’Avicenne est encore alourdie par des traductions 
qui, sans être fausses en soi, donnent le vertige au 
lecteur non-germanophone possédant une bonne 
connaissance passive de l’allemand. Ainsi, une notion 
comme ḥaqīqat ma‘nā al-wuğūd est traduite par « der 
erkenntnisunabhängige Realität erfassende Begriff 
des Seienden » (p. 148). De surcroît, à force de vouloir 
être claire et précise, l’auteur est amenée à faire de 
nombreuses répétitions et d’incessants renvois en 
avant et en arrière (voir, p. ex., p. 267-268), ce qui 
rend la lecture pénible.

Au niveau du contenu, il aurait été préférable de 
mettre plus en évidence l’absence chez Avicenne de 
la notion même des « transcendantaux », ainsi que 
d’une théorie spécifique les concernant. L’auteur s’y 
réfère (trop) brièvement dans l’introduction (p. 7) 
et dans la conclusion (p. 385-386), mais tout au long 
du livre elle utilise au sujet de la pensée d’Avicenne 
des termes et des notions relevant de la doctrine 
scolastique des transcendantaux, ce qui risque 
d’induire en erreur un lecteur non familier avec la 
philosophie arabe.

Curieusement, la question délicate de la relation 
entre l’être (al-wuǧūd) et l’étant (al-mawğūd) n’est pas 
évoquée. La métaphysique est-elle, selon Avicenne, la 
« science de l’être en tant qu’être » ou la « science de 
l’étant en tant qu’étant » ? La question mérite d’être 
posée, d’autant plus que dans la graphie arabe il y a 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Koutzarova Tiana: Das Transzendentale bei Ibn Sīnā. Zur Metaphysik als Wissenschaft erster Begriffs und Urteilsprinzipien., recensé par D. De Smet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 27	 19

peu de différence entre al-wuǧūd et al-mawğūd (ce 
que l’auteur remarque p. 179, n. 257), de sorte que 
les copistes ont souvent confondu les deux formes 
et que les variantes abondent dans les manuscrits. Or, 
j’ai relevé non moins de 12 cas où l’auteur a changé 
dans les textes arabes cités en note la forme al-wuǧūd, 
figurant dans les éditions, en al-mawğūd, optant ainsi 
résolument pour une « métaphysique de l’étant ». Ces 
modifications ne me semblent pas toujours évidentes. 
Pour ne donner qu’un exemple, dans le texte cité 
p. 148 en note, l’auteur change ma‘nā al-wuğūd en 
ma‘nā al-mawğūd, alors que la version latine men-
tionnée juste après donne intentionem essendi, ce qui 
ne peut être que la traduction de ma‘nā al-wuğūd. Il 
aurait au moins fallu s’interroger sur le bien-fondé de 
ce choix systématique, tant au niveau philologique 
que philosophique.

Ces quelques critiques ne font pas ombrage 
à la qualité exemplaire de ce livre. Les chercheurs 
en philosophie arabe et latine ne peuvent que té-
moigner leur reconnaissance à Tiana Koutzarova 
pour cette contribution majeure à une meilleure 
compréhension de la métaphysique d’Avicenne et 
de son influence sur la pensée occidentale.

Daniel De Smet 
Cnrs - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Koutzarova Tiana: Das Transzendentale bei Ibn Sīnā. Zur Metaphysik als Wissenschaft erster Begriffs und Urteilsprinzipien., recensé par D. De Smet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

