| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

KOUTZAROVA TIANA,

Das Transzendentale bei Ibn Sind. Zur
Metaphysik als Wissenschaft erster Begriffs
und Urteilsprinzipien.

Leiden—Boston, Brill (Islamic Philosophy,
Theology and Science. Texts and Studies 79),
2009, X + 483 p.

ISBN: 978-9004171237

La théorie des transcendantaux occupe une
place importante dans la scolastique latine, notam-
ment dans l'ceuvre de Thomas d’Aquin et de Duns
Scot. Bien que le débat sur les transcendantaux en
Occident se rattache directement a la logique et a la
métaphysique d’Aristote, I'influence des philosophes
arabes, en particulier Avicenne (Ibn Sina, 980-1037),
a été diiment reconnue par la recherche moderne
(comme en témoigne la citation de Jan Aertsen
donnée a la p. 385, note 1). Or, on cherchera en vain
dans l'ceuvre étendue d’Avicenne un exposé métho-
dique et systématique sur les transcendantaux et leur
convertibilité, comparable aux traités hautement
techniques rédigés par les philosophes latins. Il n’y a
méme pas de terme arabe qui rende exactement la
notion latine de transcendentalia. Pour saisir la ma-
niére dont Avicenne a pu influencer en ce domaine la
métaphysique occidentale, une reconstitution de la
conception avicennienne du « transcendantal » s'im-
pose. Tel est le but poursuivi par Tiana Koutzarova
en ce livre, issu d’'une thése de doctorat soutenue
a la faculté de philosophie de l'université de Bonn.

La structure de l'ouvrage est complexe. Lauteur
estime avec raison que le chapitre |, 5 de la Métaphy-
sique (al-llahiyyat) du Kitab al-Sifd’, traduit en latin
des la seconde moitié du x11¢ siécle, eut une influence
considérable sur les spéculations des scolastiques
au sujet des transcendantaux. Comme ce chapitre
est d'une difficulté et d’'une obscurité redoutables,
une grande partie du livre (jusqu’a la p. 305) sert a
apporter les clés nécessaires a sa compréhension.
Suivent alors la traduction du texte (p. 309-325) et
son analyse (p. 326-382).

La démarche suivie par 'auteur, tout au long des
quatre parties dont se compose le livre, peut étre
résumée de la maniére suivante: Koutzarova part de
I'épisode bien connu de I'autobiographie d’Avicenne
dans lequel le philosophe avoue n’avoir pas compris
l'objet de la Métaphysique d’Aristote avant d’avoir lu
le « Traité sur les buts de la métaphysique » (Magdla fi
agrad ma ba'da I-tabia) d'al-Farabi (p. 13-16). Suivent
alors une traduction du traité et une analyse méticu-
leuse de son contenu (p. 17-38). Cet opuscule servira
de point de départ pour élucider, dans la deuxieme

partie du livre, l'objet de la métaphysique — « I'étant
|

en tant qu'étant» (al-mawgid min haytu huwa

mawgiid) — tel qu'il ressort des sections du Kitdb

al-Sifd’ consacrées a la logique et a la métaphysique.
Une analyse poussée de la structure de cette célebre

«encyclopédie » avicennienne de la science (p. 41-49)

permet a l'auteur de reconstituer la complexe théorie

de la science (‘ilm) qui en forme la base. Inévitable-
ment, elle est confrontée aux concepts de tasawwur
et de tasdiq, les deux démarches inhérentes a toute

connaissance scientifique: la représentation du

concept dévoilé par la définition et I'assentiment ou

le jugement obtenu par le syllogisme. Ces notions, qui

ont déja fait couler beaucoup d'encre, sont soigneuse-
ment analysées, tout comme le probléme annexe de

la relation entre la « chose » extra-mentale, le ma‘na

ou concept dans la pensée et I'énoncé verbal qui

I'exprime (p. 59-87). Les principes du raisonnement
scientifique, tels qu’Avicenne les développe dans la lo-
gique du Sifd’ 2 la suite d’Aristote tout en élaborant sa

théorie de la définition (hadd), de la démonstration

(burhan) et du syllogisme (p. 87-114), débouchent
sur une théorie de la science qui s'interroge sur l'objet
de chaque science et établit une hiérarchie entre les

objets des sciences respectives, allant du plus général

(a"amm) au plus particulier (ahass) (p. 114-124). En

fin de compte, ce qui relie entre eux tous ces objets

et ce qU'ils ont tous en commun, ce sont « |'étant»
et «l'un».

La recherche du but et de I'objet de la métaphy-
sique ouvre ainsi la voie vers les transcendantaux.
En effet, en tant que «science premiére», la méta-
physique s’intéresse certes a Dieu et aux premiéres
causes, mais ceux-ci ne constituent pas pour autant
son véritable objet. Pour Avicenne, la métaphysique
ne se limite pas a une théologie (p. 125-130), ni
a une science des quatre causes de l'aristotélisme
(p- 131-137). Son objet est beaucoup plus vaste: il
concerne «l'étant en tant qu'étant » et ses accidents
propres (“awarid) qui transcendent les dix catégories
étudiées dans la logique. En d'autres termes, l'objet
de la métaphysique est les transcendantaux, les
principes sur lesquels reposent toutes les autres
sciences. A partir de |3 et selon cette perspective, la
métaphysique étudie également les causes ultimes,
I'Etre nécessaire (Dieu) et les prémisses des sciences
particulieres que celles-ci ne peuvent établir par elles-
mémes (p. 138-186).

La troisieme partie du livre est entierement
consacrée a une analyse tres fine de la notion de
mawgid, en partant du célebre passage du Kitdb
al-hurdf d’al-Farabi sur la notion de «I'étre» (p. 189-
210). Abordant alors I'unité de la notion de « I'étant »
telle qu'elle fut congue par Avicenne, l'auteur étudie
la fameuse question de « I'analogie (taskik) de I'étre »,

soulignant avec raison (p.220) que I'histoire du
|

BCAI 27

BCAIl en ligne

17

BCAI 27 (2012) Koutzarova Tiana: Das Transzendentale bei Ibn Sina. Zur Metaphysik als Wissenschaft erster Begriffs und Urteilsprinzipien., recensé par D. De Smet
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

terme taskik reste encore a écrire. Il en résulte que
«l'étant» est un concept commun a tous les étres,
aussi bien aux substances qu’aux accidents, qu'il
est partagé par chacun des dix catégories, qu'il n'est
pas un genre dont les catégories seraient les espéces,
qu'il n'est pas constitutif de la quiddité des étres et
qu'il Sapplique aussi bien a I'étre nécessaire qu'a l'étre
possible (p. 211-305). Au passage, l'auteur traite de la
question fort débattue de la distinction entre essence
et existence chez Avicenne (p. 279-287).

Apres avoir assimilé tout ce qui précede, le
lecteur devrait étre en mesure de comprendre le
chapitre 1, 5 de la Métaphysique du Sifa’ dans lequel
Avicenne traite des notions premiéres qui rendent
possibles le tasawwur et le tasdig et qui sont, par
conséquent, les prémisses mémes de toute pensée,
bien qu'il ne soit pas possible de les prouver, ni de
les définir. Il s'agit en premier lieu des notions de
«l'étant» (al-mawgid), de la « chose » (al-Say’) et du
«nécessaire » (al-darari).

A partir de ce texte et d'un grand nombre de
passages tirés du Kitdb al-Sifd’ et d’autres ouvrages
d’Avicenne, l'auteur ébauche une véritable « théorie
avicennienne des transcendantaux». La métaphy-
sique est présentée comme une science transcen-
dantale qui étudie les qualités transcendantales de
«l'étanten tant qu'étant ». Le terme « transcendantal »
s'applique a ce qui transcende les dix catégories et
constitue en méme temps les premiers principes qui
rendent possiblesle tasawwur et le tasdig. |l s'agit donc
des premiers concepts et des premiers jugements qui
ne sont pas acquis par la perception sensible, ni par
une science quelconque. A «l'étant en tant que tel»
revient la primauté absolue: c'est le concept le plus
général. Lesaccidents propres quiadviennental'étant
(al-awarid li al-mawgid) ont la méme extension que
I'étant et sont donc convertibles avec lui. Il s'agit — au
niveau du tasawwur — de l'unité, de la délimitation,
du bien et du vrai et — au niveau du tasdig — du prin-
cipe de non-contradiction et du tiers exclu. Viennent
ensuite les transcendantaux disjonctifs, les qualités
de I'étant qui sont organisées en paires s'excluant
mutuellement et qui ne sont donc pas convertibles
entre elles: la nécessité et la possibilité, 'unité et la
pluralité, l'autarcie et le besoin, l'acte et la puissance,
la cause et le causé. Enfin, les attributs de Dieu peu-
vent étre considérés comme des transcendantaux
pour autant qu'ils sont inclus dans la notion de I'Etre
nécessaire. Le livre s'acheve en évoquant brievement
I'influence exercée par cette conception avicennienne
des transcendantaux sur le kaldm depuis al-Gazali
et sur la scolastique latine, en particulier Duns Scot
(p. 385-434). Une bibliographie, un répertoire des
passages cités des ouvrages d’Avicenne et un index

trés élaboré viennent clore I'ensemble.
|

Il ne fait aucun doute que Tiana Koutzarova a
réalisé un travail remarquable, hautement innovant
et tres utile a la fois aux spécialistes de la philosophie
arabe et de la scolastique latine. Bien que l'auteur
exagere en affirmant qu'une «1bn Sina Forschung»
reste encore a fonder (!) (p. 387), il est vrai que nous
sommes en présence de la premiere étude qui tente
de cerner, avec autant de précision, la question dif-
ficile de la conception avicennienne de la métaphy-
sique. Lauteur a réuni un nombre impressionnant de
textes et les a traduits avec soin, tout en donnant en
note le texte arabe et, si elle existe, la traduction latine
médiévale. La recherche est conduite d’'une fagon
méticuleuse et avec précision, en prétant attention
au moindre détail.

Toutefois, la lecture de ce livre s'avere d’'une
difficulté extréme, ce qui n'est pas seulement di a la
complexité du sujet. Certes, il est courageux de nos
jours de publier un ouvrage si technique en allemand
et nous ne pouvons que saluer une telle initiative.
Mais la langue employée est particulierement lourde
au point de rendre la lecture indigeste. En voici un
exemple significatif: « Dies gilt schlechthin und also
auch ungeachtet dessen, daf$ die Definition nur
dann maglich ist, wenn das Wissen um das absolute

“Ob-es-ein-Bestimmtes-iiberhaupt-gibt” gegeben
ist» (p.251). La lourdeur du jargon philosophique
d’Avicenne est encore alourdie par des traductions
qui, sans étre fausses en soi, donnent le vertige au
lecteur non-germanophone possédant une bonne
connaissance passive de I'allemand. Ainsi, une notion
comme hagiqat ma‘na al-wugtd est traduite par « der
erkenntnisunabhangige Realitat erfassende Begriff
des Seienden » (p. 148). De surcroit, a force de vouloir
étre claire et précise, l'auteur est amenée a faire de
nombreuses répétitions et d’'incessants renvois en
avant et en arriere (voir, p. ex., p. 267-268), ce qui
rend la lecture pénible.

Au niveau du contenu, il aurait été préférable de
mettre plus en évidence I'absence chez Avicenne de
la notion méme des « transcendantaux», ainsi que
d’'une théorie spécifique les concernant. Lauteur s’y
référe (trop) brievement dans l'introduction (p. 7)
et dans la conclusion (p. 385-386), mais tout au long
du livre elle utilise au sujet de la pensée d’Avicenne
des termes et des notions relevant de la doctrine
scolastique des transcendantaux, ce qui risque
d’induire en erreur un lecteur non familier avec la
philosophie arabe.

Curieusement, la question délicate de la relation
entre l'étre (al-wugiid) et Iétant (al-mawgid) n'est pas
évoquée. La métaphysique est-elle, selon Avicenne, la
«science de I'étre en tant qu'étre » ou la « science de
I'étant en tant qu'étant» ? La question mérite d’étre

posée, d’'autant plus que dans la graphie arabe il y a
|

| BCAI 27

BCAIl en ligne

18

BCAI 27 (2012) Koutzarova Tiana: Das Transzendentale bei Ibn Sina. Zur Metaphysik als Wissenschaft erster Begriffs und Urteilsprinzipien., recensé par D. De Smet
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

peu de différence entre al-wugid et al-mawgiid (ce
que l'auteur remarque p. 179, n. 257), de sorte que
les copistes ont souvent confondu les deux formes
et que les variantes abondent dans les manuscrits. Or,
jai relevé non moins de 12 cas ou l'auteur a changé
dans les textes arabes cités en note la forme al-wugtid,
figurant dans les éditions, en al-mawgiid, optant ainsi
résolument pour une « métaphysique de Iétant ». Ces
modifications ne me semblent pas toujours évidentes.
Pour ne donner qu'un exemple, dans le texte cité
p. 148 en note, l'auteur change ma'na al-wugitid en
ma'na al-mawgid, alors que la version latine men-
tionnée juste aprés donne intentionem essendi, ce qui
ne peut étre que la traduction de ma'nd al-wugid. Il
aurait au moins fallu s'interroger sur le bien-fondé de
ce choix systématique, tant au niveau philologique
que philosophique.

Ces quelques critiques ne font pas ombrage
a la qualité exemplaire de ce livre. Les chercheurs
en philosophie arabe et latine ne peuvent que té-
moigner leur reconnaissance a Tiana Koutzarova
pour cette contribution majeure a une meilleure
compréhension de la métaphysique d’Avicenne et
de son influence sur la pensée occidentale.

Daniel De Smet
Cnrs - Paris

BCAI 27 19

BCAI 27 (2012) Koutzarova Tiana: Das Transzendentale bei Ibn Sina. Zur Metaphysik als Wissenschaft erster Begriffs und Urteilsprinzipien., recensé par D. De Smet
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

