
	 BCAI 27	 151

VI. Codicologie, édition et traduction de textes

Genequand Charles,�
Ibn Bāğğa (Avempace) la conduite de l’isolé  
et deux autres épîtres, introduction, 
édition critique du texte arabe,  
traduction et commentaire.

Paris, Vrin (Textes et traditions), 2010, 420 p. 
ISBN : 978-2711622788

L’ouvrage de Genequand, paru en 2010, est une 
édition critique de trois textes arabes du philosophe 
Abū Bakr Yaḥyā Ibn Bāğğa, connu dans le monde latin 
sous le nom d’Avempace. Les trois textes sont les sui-
vants : Tadbīr al-mutawaḥḥid (TM) : La conduite de 
l’isolé ; Risālat al-wadāʿ (RW) : l’épître d’adieu ; Risālat 
al- ittiṣāl (RI) : l’épître de conjonction.

Le tableau suivant présente un récapitulatif des 
différentes dates de publication des éditions critiques 
des trois textes mentionnés :

Texte Édition critique Langue de traduction

TM Abu Rida 1938
Dunlop 1945
Palacios 1946
Chamli 1964
Fakhry 1968
Ziyada 1978

Anglais
Espagnol
Italien
Japonais
turc

RW Palacios 1943
Fakhry 1968

Espagnol

RI Palacios 1942
Al-Ahwani 1950
Fakhry 1968

Espagnol
Français

On remarquera que la plus récente édition re-
monte déjà à plus de 42 ans : (TM 78), (RW 68), (RI 
68). Cela signifie qu’elles ont toutes vu le jour avant 
1988 - date de la redécouverte du fameux ms de Berlin, 
du ms turc pour RI et du ms de Tashkand pour TM. 
On peut donc conclure de l’importance et de l’intérêt 
de l’édition critique de Genequand. Cette édition in-
tervient en effet non seulement après la redécouverte 
du ms de Berlin, mais à la suite de nombreux travaux 
sur Ibn Bāğğa. Il faut également noter qu’une édition 
critique accompagnée d’une traduction en langue 
française n’a jamais été réalisée, en texte intégral, pour 
TM et RW ; en revanche, nous disposions de celle de 
Lagardère, réalisée en 1981, pour RI.

L’une des questions importantes qui se pose 
est de savoir pourquoi l’A. a choisi précisément ces 
trois textes d’Ibn Bāğğa ? Dans son avant-propos, 
Genequand explique en effet qu’il a choisi ces trois 
épîtres parce qu’« elles contiennent sa pensée à la fois 
la plus personnalisée et dans son état le plus abouti ».

Genequand débute son édition par une in-
troduction qui constitue une étude de la pensée 
bāğğienne à travers l’analyse des trois épîtres. Il 
soulève plusieurs questions et avance certaines 
hypothèses qui ouvrent des pistes intéressantes 
de recherche. Il montre par exemple qu’Ibn Rušd 
interprète ses prédécesseurs en fonction de son 
propre système et fait parfois preuve, en particulier 
à l’égard d’Ibn Bāğğa, d’une certaine malveillance. Il 
établit par ailleurs que la grande modernité d’Ibn 
Bāğğa se trouve dans le fait d’avoir considéré « mon 
âme », « moi-même » (nafsī) comme étant le premier 
moteur chez l’homme.

Dans son ouvrage l’A. développe une analyse 
approfondie des idées philosophiques d’Ibn Bāğğa. 
Cela lui permet de corriger plusieurs erreurs d’inter-
prétation de la pensée du philosophe de Saragosse 
véhiculées par des chercheurs modernes. Ces derniers 
ont parfois suivi de fausses pistes, car leurs analyses 
reposaient sur des traductions erronées ou des 
éditions critiques médiocres des textes d’Ibn Bāğğa. 
Certains chercheurs se sont même contenté des seuls 
textes d’Ibn Bāğğa cités par Ibn Rušd pour analyser 
la pensée du philosophique de Saragosse. Or, l’A. 
montre que non seulement Ibn Rušd procède à la 
façon des grands philosophes, à savoir qu’il interprète 
les thèses, les analyse, et bien souvent les reformule 
dans le cadre et les termes de son propre système, 
mais il lui arrive aussi de reconstituer le raisonnement 
auquel Ibn Bāğğ pourrait avoir eu recours pour par-
venir à une conclusion donnée. Il arrive ainsi à Ibn 
Rušd, comme le montre encore l’A., d’attribuer à tel 
ou à tel traité d’Ibn Bāğğa des thèses qui n’y figurent 
pas ou d’appréhender certains traités en faisant des 
contresens (p. 58-59).

Genequand analyse le TM chapitre par chapitre 
ou presque. Il procède en mettant en avant l’aspect 
novateur de l’ouvrage ainsi que les liens qui l’unissent 
à la pensée d’Aristote et d’al-Fārābī. Il faut noter avec 
force les riches sources sur lesquels l’A. s’appuie pour 
étayer son analyse, qu’il s’agisse des textes d’Ibn Bāğğa 
lui-même ou d’autres études critiques, et ce, afin de 
développer une étude globale de la pensée bāğğienne 
autour notamment de la thématique de l’éthique, de 
la noétique et du politique.

Il faut signaler que l’éthique chez Ibn Bāğğa n’a 
que peu de points communs avec celle développée 
par Aristote, même si l’éthique à Nicomaque est citée 
à plusieurs reprises et fait manifestement partie des 
ouvrages connus et utilisés par l’auteur. L’originalité 
de l’éthique bāğğienne consiste en ce qu’elle cherche 
à dégager de manière systématique les racines psy-
chologiques, voire physiques et physiologiques des 
comportements ainsi que le montre avec clarté l’A. 
(p. 29).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Genequand Charles: Ibn Bāğğa (Avempace) la conduite de l’isolé et deux autres épîtres, introduction, édition critique du texte arabe, traduction et
commentaire., recensé par J. Rachak
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 27	 152

VI. Codicologie, édition et traduction de textes

La fin de l’homme n’est réalisable que dans le 
cadre de la cité (al-iǧtimā‘ al-madanī). TM maintient 
ce point de vue, mais lui ajoute une dimension sup-
plémentaire : cette fin est réalisable même dans une 
cité imparfaite et l’objectif de l’auteur est de montrer 
comment cela est possible (p. 23).

L’isolé n’est donc pas un ascète qui ne vivrait que 
par et pour l’intellect, mais un homme complet. L’im-
portant est que l’ensemble des activités humaines 
reste sous le contrôle de la raison et que les formes 
inférieures d’activité soient toujours considérées 
comme des moyens au service de la fin supérieure 
(p. 33).

Cette précision permet de mettre en relief la 
notion de mutawaḥḥid (l’isolé), non pas comme 
homme solitaire au milieu de la nature ou encore 
bon sauvage, mais comme celui qui doit trouver par 
et pour lui-même la voie de la perfection (p. 35).

Le mutawaḥḥid (l’isolé) d’Ibn Bāğğa se distingue 
des autres hommes, mais d’une manière qui n’im-
plique aucune séparation physique (p. 41).

En ce qui concerne la science politique (‘ilm 
madanī), Genequand note que cette dernière est, 
pour Ibn Bāğğa, la théorie du comportement humain 
en société. Ibn Bāğğa ne considère pas « la science 
politique » comme étant l’objet de TM (cf. § 17, 33), 
et cela rend problématique toute tentative de traiter 
de façon systématique sa conception de la politique. 
Il est néanmoins possible, à partir des allusions men-
tionnées dans ses œuvres ici et là, et en particulier 
dans TM et RW, de se faire une idée de la manière 
dont il conçoit les rapports entre l’individu et la 
société dans laquelle il vit (p. 43).

F. Rosenthal, M. Mahdi, M. Campanini affirment 
tous qu’Ibn Bāğğa est contre le courant des philo-
sophes grecs dans lequel s’inscrit al-Fārābī. Pour les 
premiers, la cité serait nécessaire pour assurer les 
conditions de la vie, elle l’est aussi pour pérenniser 
la paix et la justice pour le second, afin d’atteindre à 
la perfection de l’intellect. Ibn Bāğğa affirme expres-
sément le contraire : l’isolé peut atteindre le bonheur 
en dehors de la cité excellente (§ 207-8). 

Ni ermite ni prophète, le mutawaḥḥid (l’isolé) 
d’Ibn Bāğğ est l’homme qui est à la quête du possible, 
c’est-à-dire de la réalisation complète de l’intellect 
selon la voie naturelle définie en RW § 87. Il lui faut 
pour cela vivre dans la communauté humaine parce 
que telle est la nature, mais en y préservant son 
autonomie.

Pour RI (Épître de la conjonction), le titre ne 
remonte pas à Ibn Bāğğa, il s’agit d’une lettre écrite 
à la hâte, de l’aveu même de son auteur, et qui n’a dû 
recevoir de titre que lorsqu’elle a été mise en circula-
tion après la mort de celui-ci. Il ne pourrait signifier 
que « continuité de l’intellect en l’homme » ou, plus 

librement, « que l’homme peut penser de manière 
continue » (p. 63).

L’idée du contact, d’union avec l’intellect agent 
séparé, a fortiori avec Dieu, a donc été purement et 
simplement extrapolée à partir d’un titre qui n’a selon 
toute probabilité aucune autorité et qui signifie tout 
autre chose (p. 64).

Tout indique qu’Ibn Bāğğa considère les diffé-
rentes instances de l’intellect qu’il mentionne (actif, 
en acte, acquis) comme antérieures à l’âme et comme 
de simples modalités d’une essence unique.

L’A. insiste sur le fait que l’unité intellectuelle 
ou intellective dont parle Ibn Bāğğa est plutôt ho-
rizontale, liant entre eux des hommes séparés par 
le temps ou par l’espace, que verticale, joignant un 
intellect humain à une entité transcendante (p. 81).

L’A. mentionne bien que la grande modernité 
d’Ibn Bāğğa est la présence du sujet « mon âme », 
« moi-même » (nafsī) comme premier moteur chez 
l’homme et que les actes humains sont des actes 
conditionnés par la partie rationnelle de l’âme.

On avait dit plus haut que l’ouvrage se compose 
d’une introduction, d’une édition critique et d’une 
traduction de trois textes d’Ibn Bāğğa, ainsi que d’un 
commentaire. Le commentaire se distingue, d’une 
part, par la richesse des explications et de l’interpréta-
tion des textes d’Ibn Bāğğa qui sont ardus, et, d’autre 
part, par la multitude de références et de points de 
comparaisons avec les différentes thèses soutenues 
avant lui par les spécialistes de la pensée d’Ibn Bāğğa.

Le commentaire vise essentiellement à clarifier 
les obscurités du texte et à fournir un minimum de 
connaissances contextuelles permettant au lecteur - 
qui n’est pas spécialiste de l’islam - d’en comprendre 
les allusions. D’ailleurs l’A. donne le conseil suivant 
au lecteur : « dans la mesure du possible, texte, 
commentaire et introduction devraient donc être 
utilisés en parallèle » (V.I).

En conclusion, l’ouvrage de Genequand consti-
tue une avancée majeure pour les études bāğğiennes. 
On pourra dès lors distinguer un avant et un après 
cette étude aussi minutieuse qu’exhaustive. Et ce, 
malgré la remarquable modestie de l’A., qui déclare : 
« il ne me paraît pas exagéré de dire que l’étude (de 
ces œuvres difficiles) ne fait que commencer. »

Jamal Rachak 
Université Cadi Iyyad - Marrakech

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Genequand Charles: Ibn Bāğğa (Avempace) la conduite de l’isolé et deux autres épîtres, introduction, édition critique du texte arabe, traduction et
commentaire., recensé par J. Rachak
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

