| V1. CODICOLOGIE, EDITION ET TRADUCTION DE TEXTES |

ABU HiLAL al-‘Askari,

Le Livre des califes

qui sen remirent au jugement d’'un cadi,
édition et traduction par Mathieu Tillier.

Le Caire, Institut frangais d’archéologie
orientale (Cahiers des Annales
islamologiques, 30), 2011, 93 p.

ISBN: 978-2724705782

Lédition et la traduction intégrale du livre dAb
Hilal al-‘Askari (m. v. 400/ 1010) Kitab man ihtakama
min al-hulafd’ ila I-qudadt par Mathieu Tillier viennent
combler un vide dans le champ peu exploré de I'édi-
tion des manuscrits arabes. Lédition du texte s'appuie
sur une bonne maitrise de la langue arabe, aussi bien
que sur la connaissance des travaux consacrés au
role des qudat dans le droit, la jurisprudence et, plus
largement, dans la littérature historique de I'islam
médiéval. Avec cette nouvelle édition, M. T. poursuit
ses publications sur les rapports entre cadis et les
différentes institutions politiques et judiciaires, un
intérét qui l'anime depuis une dizaine d'années déja.
On rappellera a ce propos son travail de thése Les
cadis d'lraq et I'Etat abbasside (132/750-334/945) (V).

Le livre des califes qui s’en remirent au jugement
d’'un cadi comporte deux parties, I'une en arabe
et l'autre en francais. Une excellente introduction
(p. 1-13) est suivie d’'une traduction (p. 17-45) et
d’une liste bibliographique (p. 46-53). La partie arabe
est composée de I'édition du texte original (p. V-YY)
et de deux pages de sources exploitées, ainsi que
d'un index (p. Yo-Yo) et un glossaire (p. ¥1-¢+).
M. T.a préféré que les numéros dans l'index et dans le
glossaire renvoient au texte in folio et non aux pages
de l'édition afin de faciliter les recherches dans les
deux parties du texte.

Cet opuscule est écrit par un adib, homme de
lettres, qui a vécu durant la deuxieme moitié du 1v¢/
x¢ siecle. Il a baigné dans les milieux littéraires des
villes d'Irak et du Bilad Faris, ol se c6toyaient et se
confrontaient en permanence divers courants théo-
logiques et intellectuels.

Le sujet sur lequel porte le livre d’Aba Hilal
al-‘Askari est courant. Un livre d’aspect politique
consistant en conseils aux souverains. Loriginalité de
l'ouvrage viendrait du fait que son auteur est un phi-
lologue et un homme de lettres. C'est donc en dehors
des cercles politiques et du milieu judicaire qu'est ré-
digé ce miroir au prince, dont le but était de revivifier
le fonctionnement de ce systeme et repositionner de
nouveau le cadi, notamment apres I'accaparement du
pouvoir par les Blyides depuis 334/946. Lespoir dAbi

(1) Edition, Damas, Ifpo, 2009, 869 p.
|

Hilal de se rapprocher du milieu politique «aupres
des gouverneurs de son temps » fut, semble-t-il, 'une
des raisons majeures d’écrire ce livre®. Pour lui, il
s'agit juste d’une risdla (épitre), méme si « ce sujet
pourrait étre encore longuement exploré », atteste
bien Aba Hilal. (p. vY, trad,, p. 45).

Il serait fort utile de connaitre les affinités idéo-
logiques d'Abii Hilal al-‘Askari. Etait-il chiite, proche
des Blyides? Difficile de I'affirmer, pense M. Tillier,
tant les traits de personnalité qui se dégagent de
I'ceuvre nous mettent face a un homme soucieux de
son autonomie. Abl Hilal conserva toutefois une
certaine indépendance et sut profiter de sa situation
en tant qu'homme de lettres capable de se voiler
derriéere les mots afin de transmettre ses pensées.
Il mit son talent au service de la cause b(lyide avec
I'espoir, probablement, d'étre accepté dans l'intimité
des princes de cette dynastie. Il s'investissait dans la
vie politique dans I'espoir de faire triompher la justice.
Conscient des préoccupations de son destinataire
implicite, en l'occurrence les Bllyides, il sut ancrer son
argumentation dans l'arsenal d’exemples réuni par
la tradition et portant sur le rapport des souverains
au pouvoir judiciaire. L'agencement du texte semble
essentiel dans la stratégie d’écriture d’Aba Hilal.

Lépitre dAbi Hilal reflete 'atmospheére culturelle
de I'époque. Ce genre littéraire avait un précédent et
Abu Hilal nétait pas le pionnier. Il se place dans une
lignée thématique et chronologique qui va du Kitab
al-Tag (la couronne) attribué a al-Gahiz (m. 255/869)
alaNasthat al-muliik d'al-Mawardi (m. 450/1058). Des
ouvrages de ce genre circulaient dans les milieux litté-
raires. Les auteurs se basent souvent sur des principes
tels que «le sultan est 'ombre du Dieu sur terre».
Leur donner des conseils est donc un devoir (wagib),
en vertu de la loi et de la morale islamiques ). Cet
opuscule est par conséquent une sorte d’exhortation
arespecter la justice conformément a la Sarra. Cette
derniére, en tant que source de droit et supportdela
véritéislamique aurait méme favorisé les adeptes des
autres religions a se convertir a I'islam, comme ce fut
le cas d’un juif, nous apprend al-‘Askari, avec le calife
‘Ali (p. 4, trad. p. 26), aprés que ce dernier eut accepté
le verdict issu de I'arbitrage qui mit fin a un différend
entre eux. Ab( Hilal accorde une grande importance
a la conduite du Prophéte et des premiers califes,
marquée par les anciennes vertus hilm“) et murii'a

(2) M. Tillier, Abd Hilal al-"Askari, Le livre des califes qui sen
remirent, op. cit., introduction, p. 2.

(3) Voir Bagley F. R. C., Ghazali’s Book of Counsels for King,
Londres, 1962.

(4) Sur cette «notion complexe et délicate» qui veut dire:
générosité, courage, raison et maitrise de soi, voir Ch. Pellat, art.
«Hilm», EP vol. Ill, p. 403. |

BCAI 27 146
BCAI 27 (2012) Aba Hilal al-‘Askart: Le Livre des califes qui s’en remirent au jugement d’un cadi, édition et traduction par Mathieu Tillier., recensé par M. Dridi
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

des Arabes ), et par I'apport de la religion musulmane,
source de morale. A ce niveau M.T. ne manque pas de
souligner brillamment le role que joue le theme de la
dette dansla conception politique d’Aba Hilal. « Tout
litige est une dette », remarque-t-il, le souverain est
redevable a ses sujets et a Dieu. (Introd. p. 5).

Partant d’'une série dexemples de différentes
époques, en particulier du temps des Abbassides,
Abu Hilal couvre le domaine juridique dans son as-
pect pratique et concret. Cette masse considérable
dexemples, parfois anecdotiques, rend davantage
féconde I'étude de l'institution judicaire. Les exemples
sont multiples et s'enchainent a la maniere de la
transmission des hadiths ou la validité du habar ou
du matn (corps du texte) repose sur la fiabilité des
transmetteurs.

Le pouvoir politique, de tout temps, a cherché
un appui aupres de l'institution judicaire, soit dans
ses formes primaires, comme l'arbitrage, soit plus
tard avec l'institutionnalisation de la fonction de cadi.
Les souverains et |¢lite politique s'inclinent devant
la justice lorsqu’ils recourent a un juge ou un arbitre
(hakam) neutre pour trancher un litige. Les califes
bien-guidés et certains souverains umayyades et
abbassides se soumettaient eux aussi aux jugements
d’un cadi. Le Prophete montra pareilles dispositions
et ne fut pas épargné quand sa femme ‘A'i$a réclama
une tierce personne comme arbitre (p. 8, trad. p. 27).

AbQ Hilal construit la nouvelle figure modéle
du souverain justicier, comme l'appelle le traducteur.
En acceptant de se soumettre au jugement d’un cadi,
le calife se donne comme modele pour ses propres
sujets. Un déplacement subtil est ainsi réalisé, Abl
Hilal est conscient du statut autonome du cadi acquis
au cours de I'histoire de la judicature musulmane,
celui-ci n'est plus « le délégué du calife », il est plutot
«le cadi des musulmans» (Introd. p. 10).

Le calife est ainsi démystifié, si I'on peut dire,
il n'est plus le souverain porteur de la lumiere qui
«guide la communauté», comme ne cesse de le
reproduire la métaphore traditionnelle. A ce ni-
veau, le choix d’al-Muhtadi, conclut Tillier, comme
unique calife dans le texte a qui est adressé un
panégyrique montre que seul un souverain justicier
est digne d’accéder a la gloire de la poésie. Ayant
constaté que « le mythe politique du calife guide de
la Communauté est bel et bien enterré » (p. 11), Aba
Hilal eut I'ambition d'orienter la pratique du pouvoir;
par son ceuvre il nourrit I'espoir de donner un projet
d’influence, qui vise a donner un autre fondement a
la légitimité politique. Les pertinentes questions que

(5) Désigne au débutde I'islam la chasteté et l'observance des lois
coraniques, pour devenir avec les Abbassides le mérite qui s'op-
pose a la bassesse. Cf. B. Farés, art. « Muri’a», EI, vol. VII, p. 636.

V1. CODICOLOGIE, EDITION ET TRADUCTION DE TEXTES

pose M. Tillier a la fin de son introduction montrent
nettement la force de cette ceuvre qui bouscule les
certitudes et expliquent les inquiétudes qu’elle sou-
léve, ce qui fait de son auteur une «figure déternel
suspect» (p. 12).

Différents types de rapports furent noués
entre, d’'une part, les acteurs de la vie judiciaire, en
particulier le cadi et le pouvoir politique, et le mi-
lieu littéraire de l'autre. Cette courte risala acquiert
ainsi les attributs d'un manuel de droit a I'intention
des cadis ou d'un recueil de fatwa-s auxquelles les
juristes pourraient se référer avant de prononcer un
jugement.

Ce travail mené par M. T. est le fruit de ce va-et-
vient réflexif entre le texte, les concepts et les théories
de droit. Il démontre une grande connaissance de
la question déja soulevée dans d’autres travaux, ce
qui fait la richesse et l'originalité de Iédition et du
commentaire (©),

En dépit des innombrables qualités de I'édi-
tion et de la traduction, nous proposons quelques
minimes remarques. Parmi les maitres d’Aba Hilal
al-‘Askari figure, nous rapporte M.T, le fameux gram-
mairien et poéte Ibn Durayd (m. 321/933) qui était
considéré, d’apres J. F. Flick et G. Kanazi, comme un
chiite (p. 3). Cependant, nil'article « Ibn Durayd » de
I'Encyclopédie de I'lslam, ni d'ailleurs les dictionnaires
biographiques comme celui d’al-Dahabi ou d’al-Qifti
ne mentionnent, en aucun cas, une telle apparte-
nance au chiisme, ni méme une certaine sympathie
pour ce courant religieux 7). Quelques pages plus loin,
M. T. nuance cette information en pensant qu’lbn
Durayd était « connu pour ses sympathies chiites »
(p- 23), un avis que nous pourrions partager car nous
retrouvons fréquemment dans les sources arabes
cette formule kana yamilu ila I-tasayyu’. Mais nous
ne le supposons pas car, pensons-nous, un chiite ne
compose pas deux poémes en I'honneur d’al-Safi‘i ®),

En dépit de la grande qualité du systéme
de translittération qui a été soigneusement suivi,
quelques omissions s’y sont glissées. Citons a ce pro-
pos, alap. 2, le manque d’al-madd sur le u dans furiig,
titre du livre al-Furiq fi I-luga dAba Hilal.

La bibliographie arabe, ainsi que celle en langues
occidentales, sont exhaustives. Mais nous aurions
aimé connaitre l'auteur de la traduction du Coran

(6) Voir son article récemment publié « Scribes et enquéteurs.
Notes sur le personnel judiciaire en Egypte aux quatre premiers
siecles de I'hégire » JSHO, 54 (2011), p. 370-404.

(7) Sams al-Din Muhammad Ibn ‘Uthman al-Dahabi, Siyar
a’lam al-nubald, éd. Su‘ayb al-Arnd'ut, Le Caire, 4° éd., vol. XV,
1988, p. 96-97; “Ali Ibn Yasuf al-Qifti, Inbah al-ruwat “ala anbah
al-nuhat, éd. M. Abi |-Fadl Ibrahim, 1 édition, vol. lll, Le Caire-
Beyrouth, 1986, p. 92 sq.

(8) ). W. Fiick, «Ibn Durayd », EP%, vol. Ill, p. 780.

BCAI 27

BCAIl en ligne

147

BCAI 27 (2012) Aba Hilal al-‘Askart: Le Livre des califes qui s’en remirent au jugement d’un cadi, édition et traduction par Mathieu Tillier., recensé par M. Dridi
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| V1. CODICOLOGIE, EDITION ET TRADUCTION DE TEXTES |

auquel M. T. s’est référé. Cette référence manque
malheureusement dans la liste bibliographique, ce
qui est certainement un oubli.

Dans le texte arabe le manque de vocalisation
complique parfois la lecture; il pourrait dans certains
cas conduire a une lecture erronée. A la p. \Y du texte,
le calife abbasside al-Manstr (m. 158/775) disait a son
hagib (chambellan) al-Rabi” « nufitu min al-"Abbas »,
«que je sois banni de la descendance d’al-"Abbas »,
comme l'a parfaitement traduit M. T. (trad. p. 31).En
omettant la damma sur le niin qui marque la forme
passive du verbe nafd, on risque de le lire a la forme
active. A la méme ligne, le fait d’ajouter une kasra
sous la lettre waw du verbe waliya aide a dissiper
toute confusion pour un non arabisant et a rester
dans le champ sémantique de la fonction officielle
d’al-wilaya.

Une simple remarque doit étre formulée concer-
nant l'intitulé du livre d’'lbn Makala figurant sur la
liste bibliographique. Le titre en arabe est al-kuna
(sobriquet) pluriel de kunya et non, comme écrit, ku-
nan (liste bibliographique p. 50). Reste a mentionner
deux petites fausses notes: « Alternativement, peut-
étre entend-t-il prouver...», alap. 9ol le «t» esten
trop. Aussi, dans l'avant-derniére phrase, nous lisons:
«Le mythe politique du calife guide de la commu-
nauté est bel et bien enterré », ou une virgule apres
le mot calife éclairera le concept que M. T. voulait
éventuellement mettre en exergue.

Face a ce remarquable travail de traduction
accompli par M. T, nous ne pouvons qu'exprimer
notre admiration. Une seule réflexion a faire dans
ce propos concernant la traduction de dawi |-sand’i’
dont la traduction proposée est «les gens de mé-
tier» (p. Y'Y, trad. p. 19). Nous n'apprendrons rien
de nouveau a quelqu'un comme M. T. qui sait mieux
que personne que sand'’i’, pluriel de sina“a durant la
période classique, englobe diverses activités intellec-
tuelles ou littéraires, ainsi que des domaines artisanal
et professionnel. Une petite note suffirait pour lever
cette ambiguité.

Il est difficile de saisir et parfois impossible de
rendre dans une langue européenne le mouvement
de la phrase et le sens figuré de certaines expressions
parfois intraduisibles. Recourir a la rhétorique de la
langue francaise comme I'a si bien fait M. T. pour
traduire kayfa nasitta li-ziyaratina par «quel vent
t'ameéne » ou pour traduire ma‘a bukdr al-gurdb «...
de si bon matin », sont des exemples parmi d’autres
(p.Y), trad. p. 43). Ces minimes détails ne remettent
évidement pas en cause la valeur de ce travail.

On ne peut que tres imparfaitement, dans l'es-
pace réduit d'un compte renduy, restituer la richesse
de ce livre. Le degré d'intimité avec les deux langues

dont fait preuve M. Tillier met a la portée du lecteur
|

un texte d'une grande beauté. On ne saurait rester
insensible a la précision qui se laisse voir dans le choix
des mots, 'agencement des phrases et |'élaboration
de certaines métaphores. Ce serait également un
oubli coupable de ne pas mentionner laremarquable
traduction des vers de poésie rencontrés entre les
paragraphes et qui sont parfois intraduisibles ). Une
beauté supplémentaire leur est ajoutée.

Pour conclure, nous dirons qu'il sagit la d’'un
excellent travail, aussi bien du point de vue de I'his-
toire de l'institution judiciaire dans le ddr al-Islam
que de celui de I'institution califale, voire de I'histoire
musulmane en général.

Moezz Dridi
Irht - Paris

(9) Voirles vers de poésie d’al-Muganna“al-Kindi (m. v. 70/690),

p. Y\, trad. p. 43.
|

BCAI 27 148

BCAI 27 (2012) Aba Hilal al-‘Askart: Le Livre des califes qui s’en remirent au jugement d’un cadi, édition et traduction par Mathieu Tillier., recensé par M. Dridi
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

