
	 BCAI 27	 146

VI. Codicologie, édition et traduction de textes

Abū Hilāl al-ʿAskarī,�
Le Livre des califes  
qui s’en remirent au jugement d’un cadi,  
édition et traduction par Mathieu Tillier.

Le Caire, Institut français d’archéologie 
orientale (Cahiers des Annales 
islamologiques, 30), 2011, 93 p.
ISBN : 978-2724705782

L’édition et la traduction intégrale du livre d’Abū 
Hilāl al-ʿAskarī (m. v. 400/ 1010) Kitāb man iḥtakama 
min al-ḫulafā’ ilā l-quḍāt par Mathieu Tillier viennent 
combler un vide dans le champ peu exploré de l’édi-
tion des manuscrits arabes. L’édition du texte s’appuie 
sur une bonne maîtrise de la langue arabe, aussi bien 
que sur la connaissance des travaux consacrés au 
rôle des quḍāt dans le droit, la jurisprudence et, plus 
largement, dans la littérature historique de l’islam 
médiéval. Avec cette nouvelle édition, M. T. poursuit 
ses publications sur les rapports entre cadis et les 
différentes institutions politiques et judiciaires, un 
intérêt qui l’anime depuis une dizaine d’années déjà. 
On rappellera à ce propos son travail de thèse Les 
cadis d’Iraq et l’État abbasside (132/750-334/945) (1).

Le livre des califes qui s’en remirent au jugement 
d’un cadi comporte deux parties, l’une en arabe 
et l’autre en français. Une excellente introduction 
(p. 1-13) est suivie d’une traduction (p. 17-45) et 
d’une liste bibliographique (p. 46-53). La partie arabe 
est composée de l’édition du texte original (p. ٢٢-١) 
et de deux pages de sources exploitées, ainsi que 
d'un index (p. ٣٥-٢٥) et un glossaire (p. ٤٠-٣٦). 
M. T. a préféré que les numéros dans l'index et dans le 
glossaire renvoient au texte in folio et non aux pages 
de l’édition afin de faciliter les recherches dans les 
deux parties du texte.

Cet opuscule est écrit par un adīb, homme de 
lettres, qui a vécu durant la deuxième moitié du ive/
xe siècle. Il a baigné dans les milieux littéraires des 
villes d’Irak et du Bilād Fāris, où se côtoyaient et se 
confrontaient en permanence divers courants théo-
logiques et intellectuels.

Le sujet sur lequel porte le livre d’Abū Hilāl 
al-‘Askarī est courant. Un livre d’aspect politique 
consistant en conseils aux souverains. L’originalité de 
l’ouvrage viendrait du fait que son auteur est un phi-
lologue et un homme de lettres. C’est donc en dehors 
des cercles politiques et du milieu judicaire qu’est ré-
digé ce miroir au prince, dont le but était de revivifier 
le fonctionnement de ce système et repositionner de 
nouveau le cadi, notamment après l’accaparement du 
pouvoir par les Bûyides depuis 334/946. L’espoir d’Abū 

(1)  Édition, Damas, Ifpo, 2009, 869 p.

Hilāl de se rapprocher du milieu politique « auprès 
des gouverneurs de son temps » fut, semble-t-il, l’une 
des raisons majeures d’écrire ce livre (2). Pour lui, il 
s’agit juste d’une risāla (épître), même si « ce sujet 
pourrait être encore longuement exploré », atteste 
bien Abū Hilāl. (p. ٢٢, trad., p. 45).

Il serait fort utile de connaître les affinités idéo-
logiques d'Abū Hilāl al-ʿAskarī. Était-il chiite, proche 
des Bûyides ? Difficile de l’affirmer, pense M. Tillier, 
tant les traits de personnalité qui se dégagent de 
l’œuvre nous mettent face à un homme soucieux de 
son autonomie. Abū Hilāl conserva toutefois une 
certaine indépendance et sut profiter de sa situation 
en tant qu’homme de lettres capable de se voiler 
derrière les mots afin de transmettre ses pensées. 
Il mit son talent au service de la cause bûyide avec 
l’espoir, probablement, d’être accepté dans l’intimité 
des princes de cette dynastie. Il s'investissait dans la 
vie politique dans l'espoir de faire triompher la justice. 
Conscient des préoccupations de son destinataire 
implicite, en l’occurrence les Bûyides, il sut ancrer son 
argumentation dans l’arsenal d’exemples réuni par 
la tradition et portant sur le rapport des souverains 
au pouvoir judiciaire. L’agencement du texte semble 
essentiel dans la stratégie d’écriture d’Abū Hilāl.

L’épître d’Abū Hilāl reflète l’atmosphère culturelle 
de l’époque. Ce genre littéraire avait un précédent et 
Abū Hilāl n’était pas le pionnier. Il se place dans une 
lignée thématique et chronologique qui va du Kitāb 
al-Tāǧ (la couronne) attribué à al-Ǧāḥiẓ (m. 255/869) 
à la Naṣīḥat al-mulūk d’al-Māwardī (m. 450/1058). Des 
ouvrages de ce genre circulaient dans les milieux litté-
raires. Les auteurs se basent souvent sur des principes 
tels que « le sultan est l’ombre du Dieu sur terre ». 
Leur donner des conseils est donc un devoir (wāǧib), 
en vertu de la loi et de la morale islamiques (3). Cet 
opuscule est par conséquent une sorte d’exhortation 
à respecter la justice conformément à la šarī‘a. Cette 
dernière, en tant que source de droit et support de la 
vérité islamique aurait même favorisé les adeptes des 
autres religions à se convertir à l’islam, comme ce fut 
le cas d’un juif, nous apprend al-ʿAskarī, avec le calife 
‘Alī (p. ٩, trad. p. 26), après que ce dernier eut accepté 
le verdict issu de l'arbitrage qui mit fin à un différend 
entre eux. Abū Hilāl accorde une grande importance 
à la conduite du Prophète et des premiers califes, 
marquée par les anciennes vertus ḥilm (4) et murū’a 

(2)  M. Tillier, Abū Hilāl al-ʿAskarī, Le livre des califes qui s’en 
remirent, op. cit., introduction, p. 2.
(3)  Voir Bagley F. R. C., Ghazālī’s Book of Counsels for King, 
Londres, 1962.
(4)  Sur cette « notion complexe et délicate » qui veut dire : 
générosité, courage, raison et maîtrise de soi, voir Ch. Pellat, art. 
« Ḥilm », EI2, vol. III, p. 403.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Abū Hilāl al-ʿAskarī: Le Livre des califes qui s’en remirent au jugement d’un cadi, édition et traduction par Mathieu Tillier., recensé par M. Dridi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 27	 147

VI. Codicologie, édition et traduction de textes

des Arabes (5), et par l’apport de la religion musulmane, 
source de morale. À ce niveau M.T. ne manque pas de 
souligner brillamment le rôle que joue le thème de la 
dette dans la conception politique d’Abū Hilāl. « Tout 
litige est une dette », remarque-t-il, le souverain est 
redevable à ses sujets et à Dieu. (Introd. p. 5).

Partant d’une série d’exemples de différentes 
époques, en particulier du temps des Abbassides, 
Abū Hilāl couvre le domaine juridique dans son as-
pect pratique et concret. Cette masse considérable 
d’exemples, parfois anecdotiques, rend davantage 
féconde l’étude de l’institution judicaire. Les exemples 
sont multiples et s’enchaînent à la manière de la 
transmission des hadiths où la validité du ḫabar ou 
du matn (corps du texte) repose sur la fiabilité des 
transmetteurs.

Le pouvoir politique, de tout temps, a cherché 
un appui auprès de l’institution judicaire, soit dans 
ses formes primaires, comme l’arbitrage, soit plus 
tard avec l’institutionnalisation de la fonction de cadi. 
Les souverains et l’élite politique s’inclinent devant 
la justice lorsqu’ils recourent à un juge ou un arbitre 
(ḥakam) neutre pour trancher un litige. Les califes 
bien-guidés et certains souverains umayyades et 
abbassides se soumettaient eux aussi aux jugements 
d’un cadi. Le Prophète montra pareilles dispositions 
et ne fut pas épargné quand sa femme ʿ Ā’iša réclama 
une tierce personne comme arbitre (p. 8, trad. p. 27).

Abū Hilāl construit la nouvelle figure modèle 
du souverain justicier, comme l’appelle le traducteur. 
En acceptant de se soumettre au jugement d’un cadi, 
le calife se donne comme modèle pour ses propres 
sujets. Un déplacement subtil est ainsi réalisé, Abū 
Hilāl est conscient du statut autonome du cadi acquis 
au cours de l’histoire de la judicature musulmane, 
celui-ci n’est plus « le délégué du calife », il est plutôt 
« le cadi des musulmans » (Introd. p. 10).

Le calife est ainsi démystifié, si l’on peut dire, 
il n’est plus le souverain porteur de la lumière qui 
« guide la communauté », comme ne cesse de le 
reproduire la métaphore traditionnelle. À ce ni-
veau, le choix d’al-Muhtadī, conclut Tillier, comme 
unique calife dans le texte à qui est adressé un 
panégyrique montre que seul un souverain justicier 
est digne d’accéder à la gloire de la poésie. Ayant 
constaté que « le mythe politique du calife guide de 
la Communauté est bel et bien enterré » (p. 11), Abū 
Hilāl eut l’ambition d’orienter la pratique du pouvoir ; 
par son œuvre il nourrit l’espoir de donner un projet 
d’influence, qui vise à donner un autre fondement à 
la légitimité politique. Les pertinentes questions que 

(5)  Désigne au début de l’islam la chasteté et l’observance des lois 
coraniques, pour devenir avec les Abbassides le mérite qui s’op-
pose à la bassesse. Cf. B. Farés, art. « Murū’a », EI2, vol. VII, p. 636.

pose M. Tillier à la fin de son introduction montrent 
nettement la force de cette œuvre qui bouscule les 
certitudes et expliquent les inquiétudes qu’elle sou-
lève, ce qui fait de son auteur une « figure d’éternel 
suspect » (p. 12).

Différents types de rapports furent noués 
entre, d’une part, les acteurs de la vie judiciaire, en 
particulier le cadi et le pouvoir politique, et le mi-
lieu littéraire de l’autre. Cette courte risāla acquiert 
ainsi les attributs d’un manuel de droit à l’intention 
des cadis ou d’un recueil de fatwa-s auxquelles les 
juristes pourraient se référer avant de prononcer un 
jugement.

Ce travail mené par M. T. est le fruit de ce va-et-
vient réflexif entre le texte, les concepts et les théories 
de droit. Il démontre une grande connaissance de 
la question déjà soulevée dans d’autres travaux, ce 
qui fait la richesse et l’originalité de l’édition et du 
commentaire (6).

En dépit des innombrables qualités de l’édi-
tion et de la traduction, nous proposons quelques 
minimes remarques. Parmi les maîtres d’Abū Hilāl 
al-ʿAskarī figure, nous rapporte M.T., le fameux gram-
mairien et poète Ibn Durayd (m. 321/933) qui était 
considéré, d’après J. F. Fück et G. Kanazi, comme un 
chiite (p. 3). Cependant, ni l’article « Ibn Durayd » de 
l’Encyclopédie de l’Islam, ni d’ailleurs les dictionnaires 
biographiques comme celui d’al-Ḏahabī ou d’al-Qifṭī 
ne mentionnent, en aucun cas, une telle apparte-
nance au chiisme, ni même une certaine sympathie 
pour ce courant religieux (7). Quelques pages plus loin, 
M. T. nuance cette information en pensant qu’Ibn 
Durayd était « connu pour ses sympathies chiites » 
(p. 23), un avis que nous pourrions partager car nous 
retrouvons fréquemment dans les sources arabes 
cette formule kāna yamīlu ilā l-tašayyuʿ. Mais nous 
ne le supposons pas car, pensons-nous, un chiite ne 
compose pas deux poèmes en l’honneur d’al-Šāfiʿī (8).

En dépit de la grande qualité du système 
de translittération qui a été soigneusement suivi, 
quelques omissions s’y sont glissées. Citons à ce pro-
pos, à la p. 2, le manque d’al-madd sur le u dans furūq, 
titre du livre al-Furūq fī l-luġa d’Abū Hilāl.

La bibliographie arabe, ainsi que celle en langues 
occidentales, sont exhaustives. Mais nous aurions 
aimé connaître l’auteur de la traduction du Coran 

(6)  Voir son article récemment publié « Scribes et enquêteurs. 
Notes sur le personnel judiciaire en Égypte aux quatre premiers 
siècles de l’hégire » JSHO, 54 (2011), p. 370-404.
(7)  Šams al-Dīn Muḥammad Ibn ʿUthmān al-Ḏahabī, Siyar 
aʿlām al-nubalā’, éd. Šuʿayb al-Arnā’ūṭ, Le Caire, 4e éd., vol. XV, 
1988, p. 96-97 ; ʿAlī Ibn Yūsuf al-Qifṭī, Inbāh al-ruwāt ʿalā anbāh 
al-nuḥāt, éd. M. Abū l-Faḍl Ibrāhīm, 1re édition, vol. III, Le Caire-
Beyrouth, 1986, p. 92 sq.
(8)  J. W. Fück, « Ibn Durayd », EI2, vol. III, p. 780.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Abū Hilāl al-ʿAskarī: Le Livre des califes qui s’en remirent au jugement d’un cadi, édition et traduction par Mathieu Tillier., recensé par M. Dridi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 27	 148

VI. Codicologie, édition et traduction de textes

auquel M. T. s’est référé. Cette référence manque 
malheureusement dans la liste bibliographique, ce 
qui est certainement un oubli.

Dans le texte arabe le manque de vocalisation 
complique parfois la lecture ; il pourrait dans certains 
cas conduire à une lecture erronée. À la p. ١٣ du texte, 
le calife abbasside al-Manṣūr (m. 158/775) disait à son 
ḥāǧib (chambellan) al-Rabīʿ « nufītu min al-ʿAbbās », 
« que je sois banni de la descendance d’al-ʿAbbās », 
comme l’a parfaitement traduit M. T.  (trad. p. 31). En 
omettant la ḍamma sur le nūn qui marque la forme 
passive du verbe nafā, on risque de le lire à la forme 
active. À la même ligne, le fait d’ajouter une kasra 
sous la lettre wāw du verbe waliya aide à dissiper 
toute confusion pour un non arabisant et à rester 
dans le champ sémantique de la fonction officielle 
d’al-wilāya.

Une simple remarque doit être formulée concer-
nant l’intitulé du livre d’Ibn Mākūlā figurant sur la 
liste bibliographique. Le titre en arabe est al-kunā 
(sobriquet) pluriel de kunya et non, comme écrit, ku-
nan (liste bibliographique p. 50). Reste à mentionner 
deux petites fausses notes : « Alternativement, peut-
être entend-t-il prouver… », à la p. 9 où le « t » est en 
trop. Aussi, dans l’avant-dernière phrase, nous lisons : 
« Le mythe politique du calife guide de la commu-
nauté est bel et bien enterré », où une virgule après 
le mot calife éclairera le concept que M. T. voulait 
éventuellement mettre en exergue.

Face à ce remarquable travail de traduction 
accompli par M. T., nous ne pouvons qu’exprimer 
notre admiration. Une seule réflexion à faire dans 
ce propos concernant la traduction de ḏawī l-ṣanā’iʿ 
dont la traduction proposée est « les gens de mé-
tier » (p. ٣٣, trad. p. 19). Nous n'apprendrons rien 
de nouveau à quelqu'un comme M. T. qui sait mieux 
que personne que ṣanā’iʿ, pluriel de ṣināʿa durant la 
période classique, englobe diverses activités intellec-
tuelles ou littéraires, ainsi que des domaines artisanal 
et professionnel. Une petite note suffirait pour lever 
cette ambiguïté.

Il est difficile de saisir et parfois impossible de 
rendre dans une langue européenne le mouvement 
de la phrase et le sens figuré de certaines expressions 
parfois intraduisibles. Recourir à la rhétorique de la 
langue française comme l’a si bien fait M. T. pour 
traduire kayfa našiṭta li-ziyāratinā par « quel vent 
t’amène » ou pour traduire maʿa bukūr al-ġurāb « … 
de si bon matin », sont des exemples parmi d’autres 
(p.٢١, trad. p. 43). Ces minimes détails ne remettent 
évidement pas en cause la valeur de ce travail.

On ne peut que très imparfaitement, dans l'es-
pace réduit d'un compte rendu, restituer la richesse 
de ce livre. Le degré d’intimité avec les deux langues 
dont fait preuve M. Tillier met à la portée du lecteur 

un texte d’une grande beauté. On ne saurait rester 
insensible à la précision qui se laisse voir dans le choix 
des mots, l’agencement des phrases et l’élaboration 
de certaines métaphores. Ce serait également un 
oubli coupable de ne pas mentionner la remarquable 
traduction des vers de poésie rencontrés entre les 
paragraphes et qui sont parfois intraduisibles (9). Une 
beauté supplémentaire leur est ajoutée.

Pour conclure, nous dirons qu’il s’agit là d’un 
excellent travail, aussi bien du point de vue de l’his-
toire de l’institution judiciaire dans le dār al-Islām 
que de celui de l’institution califale, voire de l’histoire 
musulmane en général.

Moezz Dridi 
Irht - Paris

(9)  Voir les vers de poésie d’al-Muqannaʿ al-Kindī (m. v. 70/690), 
p. ٢١, trad. p. 43.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Abū Hilāl al-ʿAskarī: Le Livre des califes qui s’en remirent au jugement d’un cadi, édition et traduction par Mathieu Tillier., recensé par M. Dridi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

