| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

AL-SuLAMT Abl ‘Abd al-Rahman,

Rasa’il al-sifiyya li-Abi "Abd al-Rahman
al-Sulam (Sufi Treatises of Abi “Abd al-
Rahman al-Sulami),

edited with introduction by Gerhard Bowering
and Bilal Orfali.

Beyrouth, Dar el-Machreq (Recherches, 22),
2009, xxx+176 p.
ISBN : 978-2721460269

Gerhard Bowering (Yale University) et Bilal
Orfali (American University of Beirut) présentent
ici un recueil de cinq traités mystiques d’Abt ‘Abd
al-Rahman al-Sulami (m. 412/1021 a Nichapour),
pour la plupart inédits, sauf un, dont une nouvelle
édition s'imposait. Cette édition se base sur le MS
Muhammad Ibn Sa"iid 2118, recopié en 474/1081 a
Samarkand une soixantaine d'années apres la mort
de l'auteur et qui représente a ce titre le plus ancien
des manuscrits de Sulami disponibles a nos jours ("),
Lédition du texte est précédée d’une introduction
détaillée en anglais (p. 1-30), qui offre un apergu
exhaustif sur la vie, I'ceuvre et I'état de I'édition de
l'auteur. Bowering et Orfali résument et présentent
de fagon succincte les cinq textes, les contextualisant
dans le cadre général de la production de l'auteur et
soulignant leurs points d’intérét principaux quon
exposera dans ce qui va suivre.

1) Sarh ma‘ani al-huraf (« Commentaire sur
les significations des lettres», p. 1-19). Il s'agit d’'un
commentaire qui, comme l'indique l'auteur lui-
méme (p. 1), est congu comme un compendium a
son traité dexégese mystique, les Haqga’iq al-tafsir.
Sulami organise son texte en trois parties: la pre-
miere (paragraphes 5-7 de I'édition) offre le point de
vue de Sulami sur l'alphabet arabe. Sulami rattache
le discours sur la science de lettres a trois hadiths
dont il cite I'isnad, sources scripturaires que Sulami
établit dans l'intention de souligner I'orthodoxie du
discours allusif sur le langage. Dans la deuxiéme partie
(par.8-21), l'auteur expose le point de vue des maitres
soufis sur la signification des lettres de l'alphabet.
La troisieme partie (par. 22-76) constitue le corpus
majeur de cette risdla, les avis sur la signification des
lettres sont classés par ordre alphabétique, plus le
lam-alif. Bowering et Orfali dans I'introduction (p. 20-
22), insérent ce texte dans le développement de la
science des lettres en tant que science du soufisme,
en analysant le réle de Halldj dans cette transmission.
Signalons ici que J.-). Thibon a réalisé une autre édi-
tion du texte du Sarh (basée sur le méme MS unique),

(1) Description détaillée du MS par G. Bowering, « Two Early
Sufi Manuscripts », JSAI, 31 (2006), p. 219-230.
|

qui est précédée par une étude introductive qui
rajoute des observations importantes aux notes de
Bowering et Orfali?. G. Bdwering a aussi traduit le
texte, traduction accompagnée d’'une nouvelle syn-
these historique sur le développement de la science
des lettres en Islam ©),

2) Bayan lata’if al-mi‘rag (« Explication des
subtilités de l'ascension céleste », p. 21-35). Ce texte
avait déja été édité et traduit une premiere fois par
F.S. Colby ); Bowering et Orfali, exemples en mains
(note 62, p. 23), font remarquer que « de fagon regret-
table I'édition de Colby n'est pas exploitable pour des
fins scientifiques ou comme référence ». La nouvelle
édition fournit en revanche un «texte arabe fiable,
qui pourra étre utilisé pour une nouvelle traduction
dans le futur » (p. 23). Comme le Sarh ma‘ani al-hurif,
ce bref traité veut aussi étre un compendium aux
Haga’iq al-tafsir. Lauteur rassemble dans ce recueil
trente-quatre paroles originales des premiers soufis
sur la question du mi‘rag prophétique. Bowering fait
remarquer qu'a part deux sentences, il n'y a aucune
répétition entre ce texte et les passages relatifs au
mi‘rdg dans le tafsir de Sulami. Si le matériel réuni
par Sulami se présente sous la forme d'un simple
recueil de sentences, le Baydn représente néanmoins
le corpus de base d'un texte similaire écrit par un
disciple directe de Sulami, ‘Abd al-Karim al-Qusayri
(m. 465/1072), qui, dans son Kitab al-mi‘rag, dévelop-
pera de fagon plus exhaustive le théeme de la lecture
mystique de I'ascension céleste (),

3) Tafsir alfaz al-stfiyya (« Exégese de la termi-
nologie des soufis », p. 31-35). Bref et succinct traité
dans lequel Sulami écrit a la premiere personne sans
se référer, comme il le fait d’habitude, aux autorités
plus anciennes. Les termes commentés, comme le
font remarquer les deux éditeurs (p. 23), tournent
autour des aspects doctrinaux plutot que des aspects
de pratique du soufisme, et montrent bien « l'effort
de Sulami d’établir un consensus sur une applica-
tion particuliére de la terminologie soufie qui s®était
développée au long d’'un période de plus de deux
siecles» (p. 24).

(2) Sulami, Sarh ma‘ani al-hurdf, éd. Jean-Jacques Thibon, dans
Magmu‘at atar Abi ‘Abd al-Rahman al-Sulami, Téhéran, 1388
H, lll, p. 223-73.
(3) G.Bowering, « Sulamis Treatise on the Science of the Letters
(“ilm al-huraf ) », dans In the Shadow of Arabic. The Centrality
of Language to Arabic Culture. Studies Presented to Ramzi Baal-
baki on the Occasion of His Sixtieth Birthday, (Studies in Semitic
Languages and Linguistic, 63), éd. B. Orfali, Leiden-Boston, Brill,
2011, p. 339-398.
(4) F.S.Colby, The Subtleties of Ascension, Louisville, 2006.
(5) ‘Abd al-Karim al-Qusayri, Kitab al-mi‘raj, éd. ‘Ali Hasan “Abd
al-Qadir, 1 éd. (Cairo: Dar al-Kutub al-Haditha, 1964).

|

BCAI 27

BCAI 27 (2012) Al-Sulami Abu ‘Abd al-Rahman: Rasa’il al-sufiyya li-Abt ‘Abd al-Rahman al-Sulami (Sufi Treatises of Abu ‘Abd al-Rahman al-Sulami), edited with

introduction by Gerhard Bowering and Bilal Orfali., recensé par F. Chiabotti
© IFAO 2026 BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

4) Al-Muntahab min hikayat al-sifiyya («Sélec-
tion d’'anecdotes des soufis », p. 37-86), ce traité est le
plus vaste de la collection. Les « anecdotes » (hikdyat)
réunies par Sulami sont composées de trois parties,
également intéressantes pour le chercheur:a) I'isnad
de transmission. Toute sentence est précédée de la
chaine de garants a travers laquelle Sulami a recu la
parole citée; b) le contexte dans lequel la parole a
été prononcée. Sulami registre aussi la raison pour
laquelle tel maitre a prononcé une sentence, la chose
est particuliérement intéressante pour ce qui reléve
de la récitation de vers de poésie, on le verra plus
avant avec le cinquieme traité de la présente collec-
tion; c) la sentence elle-méme, une parole d’un maitre
sur un point de doctrine, un état, une réponse a une
question. Bowering et Orfali soulignent I'absence de
logique apparente et de structure dans la présenta-
tion des hikayat. Aucune progression ou chapitrage
ne sont prévus dans ce texte. Les deux éditeurs ont
donc étudié, outre les autorités citées, les principaux
transmetteurs de Sulami. Une figure souleve leur
attention, Abi Muhammad Ibn Sadan (m. 376/986),
auteur d’'un hikayat al-stfiyya, qui, selon al-Bagdadi
et Dahabi, fut le principal informateur de Sulami pour
ses hikayat (p. 25). « La valeur scientifique du traité —
fin de la présentation du texte, p. 26 — est due au récit
fiable des histoires qui circulaient parmi les premiers
soufis. Ces histoires offrent une image vivante de
I'enivrement religieux dans lequel le soufisme s’est
formé et a subi ses premiers développements » (ibid).

5) K. al-Amtal wa-I-istishadat («Le livre des
paraboles et des citations poétiques », p. 87-116). Ce
texte représente, pour celui qui écrit, I'apport le plus
intéressant de cette collection. Sulami dans ce Kitab
réunit des vers de poésie cités par des soufis des 2¢, 3¢
et 4¢ siecles, ainsi que le contexte de cette récitation.
L'auteur donne pour chaque épisode relaté sa chaine
de transmission. Une analyse précise effectuée par les
éditeurs des vers cités par les maitres soufis montre
clairement que cette poésie est tirée quasi exclusi-
vement du répertoire profane. Il ne s’agit donc pas
de poésie mystique composée par les maitres soufis
(bien que des cas soient présents dans le Kitab), mais
plutét d’'une volonté précise d'utiliser dans un sens
ésotérique et allégorique les significations et la termi-
nologie des poétes arabes et de la poésie amoureuse.
Bowering et Orfali soulignent le jeu sémantique entre
la citation poétique (istishad) et la contemplation
au sens mystique du terme (musahada) : comme le
shahid (le support de la contemplation de Dieu dans
la créature) révele Dieu sous une forme finie, de la
méme facon la poésie révele des significations mys-
tiques, si cette citation procede d’une illumination.

ou chapitres consacrés a cette question. Le Kitdb est
un précieux document qui montre comment un
répertoire profane a faconné la terminologie soufie.
La note 70, p. 26 de l'introduction cite une série de
textes similaires a celui de l'auteur, dans laquelle le
Kitab al-Sawdhid wa-l-amtal d’Abi Nasr b. ‘Abd al-
Karim al-Qus3ayri aurait du paraitre ©),

Le volume est complété de précieuses tables de
métiers : table de concordances, index des person-
nages, index des lieux, des versets coraniques, des
hadiths et des vers de poésie.

Francesco Chiabotti
Iremam - Aix-en-Provence

Le livre de Sulami n'aborde pas le theme de I'apologie

de la poésie, comme on la trouve dans d’autre textes
|

(6) Helmut Ritter, “Philologika XlII: Arabische Handschriften in
Anatolien und istanbul (Fortsetzung)”, Oriens 3.1 (1950), p. 51-52.

BCAI 27 I

BCAI 27 (2012) Al-Sulami Abu ‘Abd al-Rahman: Rasa’il al-sufiyya li-Abt ‘Abd al-Rahman al-Sulami (Sufi Treatises of Abu ‘Abd al-Rahman al-Sulami), edited with
introduction by Gerhard Bowering and Bilal Orfali., recensé par F. Chiabotti

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

