
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 27	 10

qui est précédée par une étude introductive qui 
rajoute des observations importantes aux notes de 
Böwering et Orfali (2). G. Böwering a aussi traduit le 
texte, traduction accompagnée d’une nouvelle syn-
thèse historique sur le développement de la science 
des lettres en Islam (3).

2) Bayān laṭāʾif al-miʿrāğ (« Explication des 
subtilités de l’ascension céleste », p. 21-35). Ce texte 
avait déjà été édité et traduit une première fois par 
F. S. Colby (4) ; Böwering et Orfali, exemples en mains 
(note 62, p. 23), font remarquer que « de façon regret-
table l’édition de Colby n’est pas exploitable pour des 
fins scientifiques ou comme référence ». La nouvelle 
édition fournit en revanche un « texte arabe fiable, 
qui pourra être utilisé pour une nouvelle traduction 
dans le futur » (p. 23). Comme le Šarḥ maʿānī al-ḥurūf, 
ce bref traité veut aussi être un compendium aux 
Ḥaqāʾiq al-tafsīr. L’auteur rassemble dans ce recueil 
trente-quatre paroles originales des premiers soufis 
sur la question du miʿrāğ prophétique. Böwering fait 
remarquer qu’à part deux sentences, il n’y a aucune 
répétition entre ce texte et les passages relatifs au 
miʿrāğ dans le tafsīr de Sulamī. Si le matériel réuni 
par Sulamī se présente sous la forme d’un simple 
recueil de sentences, le Bāyān représente néanmoins 
le corpus de base d’un texte similaire écrit par un 
disciple directe de Sulamī, ʿAbd al-Karīm al-Qušayrī 
(m. 465/1072), qui, dans son Kitāb al-miʿrāğ, dévelop-
pera de façon plus exhaustive le thème de la lecture 
mystique de l’ascension céleste (5).

3) Tafsīr alfāẓ al-ṣūfiyya (« Exégèse de la termi-
nologie des soufis », p. 31-35). Bref et succinct traité 
dans lequel Sulamī écrit à la première personne sans 
se référer, comme il le fait d’habitude, aux autorités 
plus anciennes. Les termes commentés, comme le 
font remarquer les deux éditeurs (p. 23), tournent 
autour des aspects doctrinaux plutôt que des aspects 
de pratique du soufisme, et montrent bien « l’effort 
de Sulamī d’établir un consensus sur une applica-
tion particulière de la terminologie soufie qui s’était 
développée au long d’un période de plus de deux 
siècles » (p. 24).

(2)  Sulamī, Šarḥ maʿānī al-ḥurūf, éd. Jean-Jacques Thibon, dans 
Mağmuʿat āṯār Abū ʿAbd al-Raḥmān al-Sulamī, Téhéran, 1388 
H, III, p. 223-73.
(3)  G. Böwering, « Sulamīs Treatise on the Science of the Letters 
(ʿilm al-ḥurūf ) », dans In the Shadow of Arabic. The Centrality 
of Language to Arabic Culture. Studies Presented to Ramzi Baal-
baki on the Occasion of His Sixtieth Birthday, (Studies in Semitic 
Languages and Linguistic, 63), éd. B. Orfali,  Leiden-Boston, Brill, 
2011, p. 339-398.
(4)  F. S. Colby, The Subtleties of Ascension, Louisville, 2006.
(5)  ʿAbd al-Karīm al-Qušayrī, Kitāb al-miʿrāj, éd. ʿ Alī Ḥasan ʿ Abd 
al-Qādir, 1 éd. (Cairo: Dār al-Kutub al-Ḥadītha, 1964).

Al-Sulamī Abū ʿAbd al-Raḥmān,�
Rasāʾil al-ṣūfiyya li-Abī ʿAbd al-Raḥmān  
al-Sulamī (Sufi Treatises of Abū ʿAbd al-
Raḥmān al-Sulamī), 
edited with introduction by Gerhard Böwering 
and Bilal Orfali.

Beyrouth, Dar el-Machreq (Recherches, 22), 
2009, xxx+176 p. 
ISBN : 978-2721460269

Gerhard Böwering (Yale University) et Bilal 
Orfali (American University of Beirut) présentent 
ici un recueil de cinq traités mystiques d’Abū ʿAbd 
al-Raḥmān al-Sulamī (m. 412/1021 à Nichapour), 
pour la plupart inédits, sauf un, dont une nouvelle 
édition s’imposait. Cette édition se base sur le MS 
Muḥammad Ibn Saʿūd 2118, recopié en 474/1081 à 
Samarkand une soixantaine d’années après la mort 
de l’auteur et qui représente à ce titre le plus ancien 
des manuscrits de Sulamī disponibles à nos jours (1). 
L’édition du texte est précédée d’une introduction 
détaillée en anglais (p. 1-30), qui offre un aperçu 
exhaustif sur la vie, l’œuvre et l’état de l’édition de 
l’auteur. Böwering et Orfali résument et présentent 
de façon succincte les cinq textes, les contextualisant 
dans le cadre général de la production de l’auteur et 
soulignant leurs points d’intérêt principaux qu’on 
exposera dans ce qui va suivre.

1) Šarḥ maʿānī al-ḥurūf (« Commentaire sur 
les significations des lettres », p. 1-19). Il s’agit d’un 
commentaire qui, comme l’indique l’auteur lui-
même (p. 1), est conçu comme un compendium à 
son traité d’exégèse mystique, les Ḥaqāʾiq al-tafsīr. 
Sulamī organise son texte en trois parties : la pre-
mière (paragraphes 5-7 de l’édition) offre le point de 
vue de Sulamī sur l’alphabet arabe. Sulamī rattache 
le discours sur la science de lettres à trois hadiths 
dont il cite l’isnād, sources scripturaires que Sulamī 
établit dans l’intention de souligner l’orthodoxie du 
discours allusif sur le langage. Dans la deuxième partie 
(par. 8-21), l’auteur expose le point de vue des maîtres 
soufis sur la signification des lettres de l’alphabet. 
La troisième partie (par. 22-76) constitue le corpus 
majeur de cette risāla, les avis sur la signification des 
lettres sont classés par ordre alphabétique, plus le 
lām-alif. Böwering et Orfali dans l’introduction (p. 20-
22), insèrent ce texte dans le développement de la 
science des lettres en tant que science du soufisme, 
en analysant le rôle de Ḥallāj dans cette transmission. 
Signalons ici que J.-J. Thibon a réalisé une autre édi-
tion du texte du Šarḥ (basée sur le même MS unique), 

(1)  Description détaillée du MS par G. Böwering, « Two Early 
Sufi Manuscripts », JSAI, 31 (2006), p. 219-230.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Al-Sulamī Abū ʿAbd al-Raḥmān: Rasāʾil al-ṣūfiyya li-Abī ʿAbd al-Raḥmān al-Sulamī (Sufi Treatises of Abū ʿAbd al-Raḥmān al-Sulamī), edited with
introduction by Gerhard Böwering and Bilal Orfali., recensé par F. Chiabotti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 27	 11

4) Al-Muntaḫab min ḥikāyāt al-ṣūfiyya (« Sélec-
tion d’anecdotes des soufis », p. 37-86), ce traité est le 
plus vaste de la collection. Les « anecdotes » (ḥikāyāt) 
réunies par Sulamī sont composées de trois parties, 
également intéressantes pour le chercheur : a) l’isnād 
de transmission. Toute sentence est précédée de la 
chaîne de garants à travers laquelle Sulamī a reçu la 
parole citée ; b) le contexte dans lequel la parole a 
été prononcée. Sulamī registre aussi la raison pour 
laquelle tel maître a prononcé une sentence, la chose 
est particulièrement intéressante pour ce qui relève 
de la récitation de vers de poésie, on le verra plus 
avant avec le cinquième traité de la présente collec-
tion ; c) la sentence elle-même, une parole d’un maître 
sur un point de doctrine, un état, une réponse à une 
question. Böwering et Orfali soulignent l’absence de 
logique apparente et de structure dans la présenta-
tion des ḥikāyāt. Aucune progression ou chapitrage 
ne sont prévus dans ce texte. Les deux éditeurs ont 
donc étudié, outre les autorités citées, les principaux 
transmetteurs de Sulamī. Une figure soulève leur 
attention, Abū Muḥammad Ibn Šāḏān (m. 376/986), 
auteur d’un ḥikāyāt al-ṣūfiyya, qui, selon al-Baġdadī 
et Ḏahabī, fut le principal informateur de Sulamī pour 
ses ḥikāyāt (p. 25). « La valeur scientifique du traité – 
fin de la présentation du texte, p. 26 – est due au récit 
fiable des histoires qui circulaient parmi les premiers 
soufis. Ces histoires offrent une image vivante de 
l’enivrement religieux dans lequel le soufisme s’est 
formé et a subi ses premiers développements » (ibid).

5) K. al-Amṯāl wa-l-istišhādāt (« Le livre des 
paraboles et des citations poétiques », p. 87-116). Ce 
texte représente, pour celui qui écrit, l’apport le plus 
intéressant de cette collection. Sulamī dans ce Kitāb 
réunit des vers de poésie cités par des soufis des 2e, 3e 
et 4e siècles, ainsi que le contexte de cette récitation. 
L’auteur donne pour chaque épisode relaté sa chaîne 
de transmission. Une analyse précise effectuée par les 
éditeurs des vers cités par les maîtres soufis montre 
clairement que cette poésie est tirée quasi exclusi-
vement du répertoire profane. Il ne s’agit donc pas 
de poésie mystique composée par les maîtres soufis 
(bien que des cas soient présents dans le Kitāb), mais 
plutôt d’une volonté précise d’utiliser dans un sens 
ésotérique et allégorique les significations et la termi-
nologie des poètes arabes et de la poésie amoureuse. 
Böwering et Orfali soulignent le jeu sémantique entre 
la citation poétique (istišhād) et la contemplation 
au sens mystique du terme (mušāhada) : comme le 
shāhid (le support de la contemplation de Dieu dans 
la créature) révèle Dieu sous une forme finie, de la 
même façon la poésie révèle des significations mys-
tiques, si cette citation procède d’une illumination. 
Le livre de Sulamī n’aborde pas le thème de l’apologie 
de la poésie, comme on la trouve dans d’autre textes 

ou chapitres consacrés à cette question. Le Kitāb est 
un précieux document qui montre comment un 
répertoire profane a façonné la terminologie soufie. 
La note 70, p. 26 de l’introduction cite une série de 
textes similaires à celui de l’auteur, dans laquelle le 
Kitāb al-šawāhid wa-l-amṯāl d’Abū Naṣr b. ʿAbd al-
Karīm al-Qušayrī aurait du paraître (6).

Le volume est complété de précieuses tables de 
métiers  : table de concordances, index des person-
nages, index des lieux, des versets coraniques, des 
hadiths et des vers de poésie.

Francesco Chiabotti 
Iremam – Aix-en-Provence

(6)  Helmut Ritter, “Philologika XIII: Arabische Handschriften in 
Anatolien und İstanbul (Fortsetzung)”, Oriens 3.1 (1950), p. 51-52.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Al-Sulamī Abū ʿAbd al-Raḥmān: Rasāʾil al-ṣūfiyya li-Abī ʿAbd al-Raḥmān al-Sulamī (Sufi Treatises of Abū ʿAbd al-Raḥmān al-Sulamī), edited with
introduction by Gerhard Böwering and Bilal Orfali., recensé par F. Chiabotti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

