
	 BCAI 27	 118

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

Pak-Shiraz Nacim,�
Shiʿi Islam and Iranian Cinema. Religion and 
Spirituality in Film.

London New York, I. B. Tauris, 2011. 
ISBN : 978-1848855106

Ce livre, au sujet très original, met en relation le 
cinéma, et plus particulièrement les films réalisés ces 
vingt dernières années en République islamique, avec 
le chiisme tel qu’il est pratiqué, pensé et vécu en Iran.

L’auteure commence par présenter le contexte 
dans lequel le chiisme s’est développé, mettant en 
évidence le rôle des autorités religieuses dans la 
structuration du savoir et du pouvoir politique en 
Iran. Elle affronte par la suite la question délicate 
des définitions du sinema-ye ma’nagara et sinema-
ye rowhani, c’est-à-dire d’un cinéma religieux ou de 
films qui ont trait à la religion ou qui sont habités par 
une dimension touchant au sacré. Elle étudie ainsi 
de façon rigoureuse la manière dont ces termes sont 
employés en persan par des clercs, des responsables 
culturels et des réalisateurs, et l’univers de sens que 
ces termes recouvrent. Un des points les plus saillants 
de ce livre réside dans cette analyse critique des dé-
finitions données non seulement dans des ouvrages 
consacrés au sujet, mais aussi lors de manifestations 
telles que des festivals organisés par des institutions 
publiques iraniennes.

L’auteure étudie par la suite très finement les 
films qui examinent la place de la religion et des 
autorités religieuses dans la société iranienne post-
révolutionnaire, en analysant plus particulièrement 
Le Lézard de Kamal Tabrizi (2004) et Sous le clair de 
lune de Reza Mirkarimi (2001). Elle révèle ainsi que ces 
films, apparemment critiques sur la question, restent 
en fait plus en retrait que des clercs réformateurs et 
des intellectuels tels que Hasan Yousefi Eshkeravari, 
l’ayatollah Montazeri, Sorush ou Kadivar.

Nacim Pak-Shiraz termine son étude en se pen-
chant sur la façon dont des figures religieuses, spéci-
fiques au chiisme (et particulièrement celle de l’Imam 
Hoseyn) ainsi que la forme dramatique du taʿzieh, ont 
donné des cadres narratifs et d’inspiration religieuse 
à des auteurs majeurs du cinéma iranien comme Ma-
jid Majidi, Bahram Beyza’i et Abbas Kiarostami. Elle 
montre aussi comment leurs films ont été travaillés 
par la pensée du soufisme, de la philosophie et de la 
poésie iraniennes.

Si le livre de Nacim Pak-Shiraz permet d’étudier 
le cinéma iranien contemporain à partir d’un angle 
délaissé en Occident, la pensée chiite reste parado-
xalement quelque peu évacuée dans ses aspects les 
plus réceptifs à la forme cinématographique. Ainsi, la 
vision duelle du monde, comportant un rapport fort 

entre ce qui est apparent et ce qui demeure caché 
(zāhir et bāṭin), notion si propre au chiisme, n’est 
quasiment pas évoquée. Le cinéma, art du visible et 
de l’invisible, semble pourtant particulièrement en 
phase avec cette notion. Dans cette perspective, le 
choix revendiqué de mettre à l’écart un réalisateur 
comme Morteza Avini, choix apparemment justifié 
par des lectures de secondes mains plus que par 
l’analyse des films du réalisateur, contribue à négliger 
la mise en rapport du cinéma avec cette notion du 
chiisme. Cette prise en compte aurait peut-être per-
mis de mieux comprendre pourquoi le cinéma, dans 
sa dimension la plus exigeante, a trouvé en Iran un 
développement si fécond, cherchant à créer chez le 
spectateur une « initiation du regard », une construc-
tion d’image au-delà de ce qui est immédiatement 
représenté sur l’écran. C’est moins par le sujet expli-
cite (sur la religion, les religieux…) que par la mise en 
scène (notamment celle de Kiarostami, voire même 
d’Avini) que ce cinéma touche peut-être le plus sin-
gulièrement à une dimension évoquant le sacré. Par 
ailleurs, en concentrant son étude sur les films de ces 
vingt dernières années, l’auteure tend à se dessaisir 
de la profondeur historique de la cinématographie 
iranienne, laissant par exemple Sohrab Shahid Saless, 
Dariush Mehrju’i, Naser Taqva’i ou encore Parviz 
Kimia’i en grands absents de cet ouvrage.

Ces regrets ne doivent en aucun cas amoindrir ce 
riche travail d’enquêtes de terrain, ainsi que la qualité 
d’analyse et d’écriture que possède cet ouvrage qui 
marquera les études sur le cinéma iranien d’une ap-
proche nouvelle et même plus largement les études 
sur la place de la religion dans la société iranienne 
contemporaine.

Agnès Devictor 
Université Paris 1

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Pak-Shiraz Nacim: Shiʿi Islam and Iranian Cinema. Religion and Spirituality in Film., recensé par A. Devictor
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

