
	 BCAI 27	 116

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

Hermann Denis / Speziale Fabrizio (eds.),�
Muslim Cultures in the Indo-Iranian World 
during the Early-Modern and Modern Periods.

Téhéran-Berlin, Institut français de recherche 
en Iran / Klaus Schwarz Verlag, 506 p. 
ISBN : 978-2909961451

Cet ouvrage est constitué des actes d’un col-
loque organisé à l’Iranian Institute of Philosophy 
de Téhéran au cours de l’été 2007, auxquels ont été 
ajoutées des « contributions importantes aux thèmes 
et aux perspectives envisagées par cette rencontre » 
(p. 10). Le titre indique le large cadre dans lequel se 
situe ce colloque : les cultures musulmanes dans le 
monde indo-iranien pendant la période moderne. 
Cet ouvrage dense réunit dix-huit contributions qui 
sont regroupées chronologiquement, géographique-
ment (Inde et Iran, Deccan) ou thématiquement en 
six parties. Le nombre élevé de sujets abordés ne 
rend guère possible de les recenser exhaustivement. 
Je préfère donc me concentrer sur deux parties du 
volume  : l’héritage chiite dans le Deccan (II) et les 
rencontres avec les traditions indiennes (VI).

La partie sur le Deccan réunit trois excellentes 
contributions sur le chiisme dans le Deccan. L’essai 
que Scott Kugle consacre à Māh Laqā Bāī (1181-
1240/1768-1824) est un des plus originaux du volume. 
L’auteur entend démontrer que cette courtisane 
contribua à créer dans l’État sunnite de Hyderabad 
une place conséquente à la dévotion chiite grâce à  sa 
poésie, son patronage et sa personnalité. Māh Laqā 
Bāī est en effet « one of the first women poets to 
compile a full dīwān of Urdu ghazals » (p. 126). Cette 
personnalité à multiples facettes sera utilisée par l’au-
teur comme un prisme permettant de comprendre 
« the tensions and the possibilities of Shi`i devotion 
in the early-modern Deccan environment » (p. 127). 
Mais à travers ce personnage, Scott Kugle s’attache à 
un sujet beaucoup plus compliqué : l’entrelacement 
du chiisme et du soufisme dans le sous-continent 
indien, en d’autres termes, l’importance accordée 
à la vénération de ʿAlī et des Ahl-e bayt dans le 
soufisme. Il n’est cependant pas toujours possible 
de suivre l’auteur, en particulier quand il écrit que la 
présence de si nombreuses courtisanes chiites est due 
à la légalité du mariage temporaire (mutʿa) dans le 
chiisme (p. 146). La contribution de Scoot Kugle est 
complétée par deux autres consacrées au développe-
ment de la nawḥa (Andres D’Souza) et au thème du 
mariage de Qāsim et Fāṭima Kubrā (Karen G. Ruffle).

Le thème de la dernière partie concerne les ren-
contres avec les traditions indiennes. Le premier texte 

écrit par Dušan Deák étudie comment une divinité 
hindoue, Dattātreya, a pu se transformer en un fakir 
musulman dans les textes marathis. Svevo D’Onofrio 
revient sur ce qui constitue sans doute le cas de 
rencontre intellectuelle entre islam et hindouisme 
le plus étudié du sous-continent indien : l’œuvre de 
Dārā Šhikōh (m. 1065/1655). L’auteur s’arrête cepen-
dant sur le Sirr-e akbar, un traité moins connu que le 
fameux Majmaʿ al-baḥrayn. Il établit que le soufi mis 
à mort par son frère, l’empereur moghol Aurangzeb 
(m. 1707), n’en est pas véritablement l’auteur. Son 
ignorance du sanscrit ne lui a pas permis de rédiger 
cette traduction. Il en a pris connaissance après que 
les pandits de l’école advaitique lui ait donné une 
résonnance non-dualiste, ce qui lui permettait fina-
lement de voir dans ce texte un exposé du concept 
de waḥdat-e wuǧūd. L’intérêt du traité se trouve 
également dans les commentaires et les gloses qu’il 
a ajoutés.

La dernière contribution, rédigée par Véronique 
Bouillier, « analyse plusieurs aspects du dialogue 
entre la tradition musulmane et une secte religieuse, 
généralement reconnue comme hindoue, les Nāth 
yogīs. » (p. 565). L’auteur, une spécialiste reconnue du 
Nāthpanth, s’attache à un domaine qui a lui aussi déjà 
été étudié à travers différentes perspectives, comme 
le montrent par exemple les travaux de Françoise 
Mallison ou Catherine Servan-Schreiber. En effet, 
dans le nord-ouest du sous-continent indien, le 
Nāthpanth a constitué un acteur de premier plan 
dans la rencontre avec le soufisme et le chiisme 
ismaélien, que ce soit à travers des personnages ou 
des thèmes et concepts. Les Nāths sont des yogīs 
qui sont les disciples de Gorakhnāth, qui aurait sans 
doute vécu au xiie siècle. L’auteur présente un texte 
qui se trouve inséré dans une des plus récentes publi-
cations des Nāths et qui s’intitule Mohammad Bodh, 
la sagesse de Mohammad. Ce texte doit être récité 
pendant la période de ramadan.

Un tel texte, dont l’aspect composite n’est pas 
sans rappeler d’autres traditions du sous-continent 
indien, que ce soit celle de Kabīr ou des Khojas ismaé-
liens, mais également des Sikhs, indique l’importance 
des échanges entre musulmans et hindous et, dans 
une certaine mesure, implique de questionner une 
nouvelle fois la pertinence de ces catégories dans la 
période précoloniale et coloniale. À la fin de sa contri-
bution, l’auteur revient finalement sur le fait qu’une 
partie  des Nāths était, et est toujours, musulmane. 
Comme on l’aura remarqué, le volume édité par Denis 
Hermann et Fabrizio Speziale propose une grande 
diversité de contributions qui peut sembler disparate. 
Il ne faut pas y rechercher une unité thématique ou 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Hermann Denis / Speziale Fabrizio (eds.): Muslim Cultures in the Indo-Iranian World during the Early-Modern and Modern Periods., recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 27	 117

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

même problématique mais plutôt un excellent pano-
rama des différentes modalités de rencontres entre 
les cultures religieuses soufies, chiites et hindoues 
pendant la période moderne.

Michel Boivin 
Cnrs - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Hermann Denis / Speziale Fabrizio (eds.): Muslim Cultures in the Indo-Iranian World during the Early-Modern and Modern Periods., recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

