| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE |

HERMANN Denis / SPEZIALE Fabrizio (eds.),
Muslim Cultures in the Indo-Iranian World
during the Early-Modern and Modern Periods.

Téhéran-Berlin, Institut francais de recherche
en Iran / Klaus Schwarz Verlag, 506 p.
ISBN : 978-2909961451

Cet ouvrage est constitué des actes d'un col-
loque organisé a I'lranian Institute of Philosophy
de Téhéran au cours de I'été 2007, auxquels ont été
ajoutées des « contributions importantes aux themes
et aux perspectives envisagées par cette rencontre »
(p. 10). Le titre indique le large cadre dans lequel se
situe ce colloque : les cultures musulmanes dans le
monde indo-iranien pendant la période moderne.
Cet ouvrage dense réunit dix-huit contributions qui
sont regroupées chronologiquement, géographique-
ment (Inde et Iran, Deccan) ou thématiquement en
six parties. Le nombre élevé de sujets abordés ne
rend guére possible de les recenser exhaustivement.
Je préfere donc me concentrer sur deux parties du
volume : I'héritage chiite dans le Deccan (Il) et les
rencontres avec les traditions indiennes (VI).

La partie sur le Deccan réunit trois excellentes
contributions sur le chiisme dans le Deccan. Lessai
que Scott Kugle consacre a Mah Laga Bai (1181-
1240/1768-1824) est un des plus originaux du volume.
L'auteur entend démontrer que cette courtisane
contribua a créer dans I'Etat sunnite de Hyderabad
une place conséquente a la dévotion chiite grace a sa
poésie, son patronage et sa personnalité. Mah Laqa
Bai est en effet «one of the first women poets to
compile a full diwdn of Urdu ghazals » (p. 126). Cette
personnalité a multiples facettes sera utilisée par I'au-
teur comme un prisme permettant de comprendre
« the tensions and the possibilities of Shi'i devotion
in the early-modern Deccan environment » (p. 127).
Mais a travers ce personnage, Scott Kugle s'attache a
un sujet beaucoup plus compliqué : I'entrelacement
du chiisme et du soufisme dans le sous-continent
indien, en d'autres termes, I'importance accordée
a la vénération de "Ali et des Ahl-e bayt dans le
soufisme. Il n'est cependant pas toujours possible
de suivre l'auteur, en particulier quand il écrit que la
présence de si nombreuses courtisanes chiites est due
a la légalité du mariage temporaire (mut‘a) dans le
chiisme (p. 146). La contribution de Scoot Kugle est
complétée par deux autres consacrées au développe-
ment de la nawha (Andres D'Souza) et au théeme du
mariage de Qasim et Fatima Kubra (Karen G. Ruffle).

Le théme de la derniere partie concerne les ren-
contres avec les traditions indiennes. Le premier texte

écrit par Dusan Deak étudie comment une divinité
hindoue, Dattatreya, a pu se transformer en un fakir
musulman dans les textes marathis. Svevo D’Onofrio
revient sur ce qui constitue sans doute le cas de
rencontre intellectuelle entre islam et hindouisme
le plus étudié du sous-continent indien : I'ceuvre de
Dara Shikoh (m. 1065/1655). L'auteur s'arréte cepen-
dant sur le Sirr-e akbar, un traité moins connu que le
fameux Majma" al-bahrayn. |l établit que le soufi mis
a mort par son frere, lempereur moghol Aurangzeb
(m. 1707), n'en est pas véritablement l'auteur. Son
ignorance du sanscrit ne lui a pas permis de rédiger
cette traduction. Il en a pris connaissance apres que
les pandits de Iécole advaitique lui ait donné une
résonnance non-dualiste, ce qui lui permettait fina-
lement de voir dans ce texte un exposé du concept
de wahdat-e wugid. L'intérét du traité se trouve
également dans les commentaires et les gloses qu'il
a ajoutés.

La derniere contribution, rédigée par Véronique
Bouillier, «analyse plusieurs aspects du dialogue
entre la tradition musulmane et une secte religieuse,
généralement reconnue comme hindoue, les Nath
yogis.» (p. 565). Lauteur, une spécialiste reconnue du
Nathpanth, s'attache a un domaine qui a lui aussi déja
été étudié a travers différentes perspectives, comme
le montrent par exemple les travaux de Francoise
Mallison ou Catherine Servan-Schreiber. En effet,
dans le nord-ouest du sous-continent indien, le
Nathpanth a constitué un acteur de premier plan
dans la rencontre avec le soufisme et le chiisme
ismaélien, que ce soit a travers des personnages ou
des themes et concepts. Les Naths sont des yogis
qui sont les disciples de Gorakhnath, qui aurait sans
doute vécu au x1i€ siecle. Lauteur présente un texte
qui se trouve inséré dans une des plus récentes publi-
cations des Naths et qui s'intitule Mohammad Bodh,
la sagesse de Mohammad. Ce texte doit étre récité
pendant la période de ramadan.

Un tel texte, dont I'aspect composite n'est pas
sans rappeler d’autres traditions du sous-continent
indien, que ce soit celle de Kabir ou des Khojas ismaé-
liens, mais également des Sikhs, indique I'importance
des échanges entre musulmans et hindous et, dans
une certaine mesure, implique de questionner une
nouvelle fois la pertinence de ces catégories dans la
période précoloniale et coloniale. A la fin de sa contri-
bution, 'auteur revient finalement sur le fait qu’une
partie des Naths était, et est toujours, musulmane.
Comme on l'aura remarqué, le volume édité par Denis
Hermann et Fabrizio Speziale propose une grande
diversité de contributions qui peut sembler disparate.
[l ne faut pas y rechercher une unité thématique ou

BCAI 27

BCAIl en ligne

(RS

BCAI 27 (2012) Hermann Denis / Speziale Fabrizio (eds.): Muslim Cultures in the Indo-lranian World during the Early-Modern and Modern Periods., recensé par M. Boivin
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE |

méme problématique mais plutot un excellent pano-
rama des différentes modalités de rencontres entre
les cultures religieuses soufies, chiites et hindoues
pendant la période moderne.

Michel Boivin
Cnrs - Paris
BCAI 27 17
BCAI 27 (2012) Hermann Denis / Speziale Fabrizio (eds.): Muslim Cultures in the Indo-lranian World during the Early-Modern and Modern Periods., recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAIl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

