| I1l. HisTOIRE |

VALERIAN Dominique (éd.),
Islamisation et arabisation de I'Occident
musulman médiéval (viie-xii€ siécle).

Paris, Publications de la Sorbonne
(Bibliotheque des pays d’islam - 2),
2011, 407 p.

ISBN: 978-2859446772

Au cours de l'année universitaire 2006-2007
un séminaire de recherche consacré a I'«Islam mé-
diéval d'Occident» a eu lieu au Colegio de Esparia a
Paris. C'était le premier volet d’'une longue série de
séminaires qui continue a se tenir en cette année aca-
démique 2011-2012. Organisées et coordonnées par
Cyrille Aillet, Sophie Gilotte, Annliese Nef, Christophe
Picard, Dominique Valérian, Jean-Pierre Van Staével
et Elise Voguet, ces réunions se proposaient de
se pencher sur l'islamisation et I'arabisation dans
I'Occident musulman médiéval entre le 1¥"/vii€ et le
6¢/x11¢ siecle. D'emblée, nous dirons que I'idée était
intéressante dans la mesure ou les travaux sur l'aire
géographique occidentale musulmane et la période
considérée avaient besoin d’'un sérieux renouvelle-
ment méthodologique. Mais cela dit, on observe que
si les recherches consacrées a 'histoire d’al-Andalus,
du 2¢/vi® au 5¢/x1€ siécle, connaissent un véritable
regain d’activité, il n'en va pas de méme pour le
Maghreb a la méme époque qui reste encore en
quéte d'un plus grand nombre de chercheurs s’y in-
téressant. Le volume dont il va étre question dans les
pages suivantes constitue sans nul doute un apport
de qualité a la recherche sur I'Occident musulman
au Moyen Age, et cela pour plusieurs raisons. Nous
reviendrons un peu plus tard sur celles-ci lorsque
nous aborderons la discussion sur les matériaux et
les idées présentés dans le livre. Cela étant, il n'est
pas inutile de rappeler que les travaux, surtout ceux
réalisés, publiés et diffusés dans le monde occidental,
sur 'Andalus et le Maghreb ont parfois été marqués
par quelques stéréotypes qui ont véhiculé desimages
erronées élaborées dans des contextes culturels et
historiques précis: époque coloniale, discours natio-
naliste, orientalisme, etc. Mais peut-étre aurons-nous
l'opportunité de revenir sur ces questions au cours
de ce compte rendu. Précisons enfin quau terme de
I'analyse de chaque contribution, nous fournirons
une liste d’errata et corrigenda.

La premiére partie de l'ouvrage, intitulée « Bilans
historiographiques et perspectives de recherche », est
composée de trois contributions consacrées a mettre
en relief les acquis de la recherche sur le sujet, les
nouvelles méthodes en usage et les perspectives de
travail. Cyrille Aillet inaugure ce bloc avec une étude

historiographique fouillée sur les modalités de
|

I'arabisation et l'islamisation en Andalus et au Ma-
ghreb. Mettant en évidence les processus de transi-
tion qui présiderent aux changements religieux et
sociaux de I'Occident musulman, l'auteur évoque la
mise en place d'une « nouvelle normativité, définie
comme islamique ». Il rappelle a juste titre I'impor-
tance des travaux réalisés dans le cadre des Studies
on Late Antiquity and Early Islam ainsi que le courant
que nous qualifions d'« hypercritique» animé par
John Wansbrough suivi par Michael A. Cook et Pa-
tricia Crone notamment. Ces deux mouvements de
la recherche avaient presque complétement négligé
les aires géographiques andalousiennes et maghré-
bines. Et on pourrait méme dire que, pour ce motif,
elles avaient parfois abouti a des conclusions rapides
pour ne pas dire hardies et erronées sur certains
domaines. Outre le nécessaire rappel historiogra-
phique, cette contribution s’intéresse aussi aux
modalités politiques, sociales et religieuses de 'isla-
misation ainsi qu'a l'arabisation en tant que moteur
de diffusion linguistique et de la notion d'arabité au
sein des milieux convertis. Si le chapitre en question
est particulierement dense et utile, il y a malgré tout
quelques points qui doivent étre commentés. Il nous
semble qu'il aurait été nécessaire d’incorporer la
question de la place de la langue berbére dans le
processus d’arabisation ou non de certaines aires
géographiques. S'il est vrai que la langue arabe gagne
du terrain, surtout en liaison avec la premiére migra-
tion hilalienne (al-tagriba al-hilaliyya), notons que
celle-ci n’est pas aussi franche car il y a des zones qui
échappent a l'arabisation linguistique. Et c'est la ou
la présence de la langue berbere, a travers son utili-
sation tant orale qu'écrite, aurait pu étre signalée car
elle est bien en usage. Il suffit pour cela de se pencher
sur I'importante documentation hagiographique et
ibadite, qui, mémessi elle releve de systemes d'écriture
différents et est parfois tardive (4%/x®-58/xi® siecle),
n'en constitue pas moins un plus non négligeable.
Cette derniere, en effet, aide a comprendre que si
I'arabe est la premiére langue en vigueur au Maghreb,
il n'en reste pas moins que le berbere est bien présent.
Intégrer le fait linguistique berbére a la discussion
permettrait de mieux comprendre le poids de la
‘arabiyya [errata et corrigenda: note 27, p. 14: al-fath
au lieu d’al-fath, 1bn al-Qutiyya au lieu d’lbn al-
Qutiyya et iftitah au lieu d'iftitdh; note 43, p. 18: 1bn
Habib au lieu d’Ibn Habib; note 70, p. 28: mawadli au
lieu de mawali; p. 30: Estudios onomadstico-biogrdficos
de al-Andalus au lieu de Estudios Onomdsticos-Bio-
Bibliogrdficos de al-Andalus]. La contribution suivante,
de Christophe Picard, nous convie a un voyage a
travers la «fabrique de la memoria» arabo-musul-
mane dans le cadre de I'Occident musulman. Si le

contexte historiographique est semé dembi(iches
|

BCAI 27 101
BCAI 27 (2012) Valérian Dominique (éd.): Islamisation et arabisation de I'Occident musulman médiéval (viie-xiie siecle)., recensé par M. Meouak
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisTOIRE |

comme par exemple l'absence de sources contem-
poraines aux conquétes arabes de 'Afrique du Nord
et au processus d’arabisation pour la fin du 1¢/vi®
siecle, il faut toutefois signaler, et c'est ce que note
l'auteur, que les débats ont été nombreux et focalisés
autour de la nécessité de comprendre les méthodes
de rédaction de I'histoire de la part des propres mu-
sulmans et la question épineuse, au tour parfois
polémique et idéologique, des adeptes du Linguistic
turn qui ont considéré que «l'absence de sources
contemporaines empéche de traiter de I'histoire des
deux premiers siecles de l'islam». Outre des pages
forts utiles sur les discussions établies au cours de ce
dernier siecle sur le contexte documentaire suscep-
tible de permettre une écriture renouvelée de I'his-
toire de l'arabisation et de I'islamisation de 'Occident
méditerranéen, il est question du réle fondamental
joué par les «autorités » (juristes et scribes) au mo-
ment de |'élaboration des écrits. Ch. Picard propose
de réfléchir a partir d'un mouvement de va-et-vient
entre Orient et Occident afin de comprendre, si
possible, si la partie occidentale n'est pas héritiere de
traditions historiographiques orientales. Une fois
discutée la « memoria » en détail, il est ensuite ques-
tion du probléme de l'appropriation de l'espace or-
ganisé par les milieux musulmans. Il y est souligné a
juste titre que les écrivains arabo-musulmans porte-
rent une attention considérable aux espaces et aux
monuments, notamment en milieu urbain. On peut
toutefois regretter que les milieux ruraux n’aient pas
été abordés un peu plus en détail car, a notre sens, ils
constituent malgré tout un «autre » lieu de réception
et de développement des processus d’islamisation,
et cela méme si parfois on a dit que les campagnes
étaient restées partiellement hermétiques aux pre-
miers appels de l'islam. Enfin, dans une derniere
partie, l'auteur aborde la problématique des « preuves
de l'islamisation et de I'arabisation dans I'historiogra-
phie arabe» avec une place de choix accordée au
milieu berbére. Ces Berberes furent, jusqu’a un cer-
tain point, a la fois récepteurs des canons de I'islam
etinnovateurs au sens musulman du terme (mubdi’),
c'est-a-dire adaptateurs des préceptes de base de
I'islam pour leur usage «interne». On en veut pour
preuve toute une série de modifications ordonnées
pour des théemes comme le jeine du mois de
ramadan, la priére quotidienne, les ablutions... et
bien entendu la propagation d’'une version / adapta-
tion en berbére du Coran. En appendice a la contri-
bution de Ch. Picard, indiquons qu'il aurait été sans
doute utile de consulter l'article de Maribel Fierro,
« El alfaqui beréber inteligente Yahya b. Yahya al-
Layti... », in M2 L. Avila et M. Marin (éd.), Estudios
onomadstico-biograficos de al-Andalus VI, Madrid,
I1997, p. 269-344 [errata et corrigenda: p. 40: qura au

lieu de qiira; p. 48: gasaba au lieu de gasaba; p. 49:
‘Amr b. al-As au lieu de ‘Amr b. al-‘As et ‘Ugba b. Nafi’
au lieu de ‘Ugba b. Nafi’; p. 51: al-Turtdsi au lieu d'al-
Tartasi; p. 55: Salih b. Tarif au lieu de Salah b. Tarif;
p. 56: ‘asabiyya au lieu de ‘asdbiyya; p.58: Ibn al-
Qutiyya au lieu d’Ibn al-Qutiya; p. 58: Ibn Abi ‘Amir
au lieu d’'lbn Ab1 ‘Amir; p. 59: Mahmud au lieu de
Mahmud; p. 59: Mafahir al-Barbar au lieu de Mafahir
al-Barbdr]. La derniére contribution de cette pre-
miere partie, signée par Annliese Nef et Sophie
Gilotte, est consacrée aux apports de l'archéologie,
de la numismatique et de la sigillographie comme
éléments documentaires de choix pour aider a re-
constituer les différentes phases chronologiques de
I'arabisation et de I'islamisation de I'Occident musul-
man dans les milieux urbains et dans les zones rurales.
Avant d'entrer dans le détail de ce chapitre, il est a
regretter que les auteures n‘aient pas pu prendre en
compte les travaux publiés sur le sujet apres 2008 car
on peut raisonnablement penser que des résultats
de choix ont d{1 étre mis au jour ensuite. Le premier
mouvement de cette étude nous entraine sur la piste
des monnaies, des sceaux, des poids et des mesures
aptes a nous en dire plus sur le processus d’arabisa-
tion et d’islamisation. En plus des éléments indiqués,
les lieux et manifestations de la pratique cultuelle
sontautant de pieces a verser au dossier, notamment
en ce qui concerne les mosquées, les sépultures, les
stéles funéraires mais aussi le maintien de cultes
préislamiques, etc. Si les manifestations matérielles
de l'arabisation et de I'islamisation sont de plus en
plus visibles grace a un renouveau de la recherche,
comme l'indiquent fort justement les auteures, il est
un autre domaine aussi intéressant: les modalités de
peuplement sous toutes ses formes et au sein de deux
milieux précis qui sont l'urbain (villes, villes prin-
ciéres) et le rural (villages et communautés). Outre
ces points, notons qu'’il est souvent fait des compa-
raisons avec I'Orient ou les recherches seraient,
semble-t-il, plus avancées. Cela dit, il faut signaler
qu’au moment d’'aborder la question cruciale des
villages et des structures communautaires, et a titre
purement indicatif, les auteures auraient pu men-
tionner le volume monographique publié en 2009
dans la Revue des mondes musulmans et de la Médi-
terranée sur «Le monde rural dans I'Occident mu-
sulman médiéval » (dir. M. Ouerfelli et E. Voguet), qui
aborde en partie les problématiques liées au monde
rural a partir des premiers temps musulmans en
Occident médiéval (al-Andalus et Maghreb). On si-
gnalera également que le phénomeéne des galda-s est
bien présent dans I'Aures, en Kabylie et autres régions
du Maghreb (sur les silos et autres structures de
stockage des grains, on prendra la liberté de renvoyer

a Mohamed Meouak, « Graneros y silos en las fuentes
|

BCAI 27 102
BCAI 27 (2012) Valérian Dominique (éd.): Islamisation et arabisation de I'Occident musulman médiéval (viie-xiie siecle)., recensé par M. Meouak
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisTOIRE |

arabes del Occidente islamico medieval », Anaquel de
estudios drabes, 11-12/11 (2000-2001), p. 443-447). En-
fin, on signalera qu'outre les références bibliogra-
phiques mentionnées, il faudra dans des recherches
ultérieures prendre en compte, si possible et entre
autres travaux, les ouvrages collectifs suivants: La
ciudad en al-Andalus y el Magreb, A. Torremocha et
V. Martinez Enamorado (coord.), Grenade, 2002;
Byzacium antique et Sahil médiéval. Urbanisme et
occupation du sol, M. Hassen (éd.), Tunis, 2005 et
Escenarios urbanos de al-Andalus y el Occidente mu-
sulman, V. Martinez Enamorado (éd.), Malaga, 2011
[errata et corrigenda: note 15, p. 67: Nusayr au lieu
de Nusayr (deux fois); p. 83: ‘Abba(s)siyya au lieu de
‘Abbassiya; Sabra al-Manstriyya au lieu de Sabra al-
Mansdariya].

La deuxiéme section, consacrée a « Lislamisation
religieuse », propose trois contributions sur le Ma-
ghreb et 'Andalus. C’est Allaoua Amara qui inaugure
les débats en proposant une étude captivante sur
I'islamisation du Maghreb central, du 1¢/vi® au 5¢/
X1¢ siecle. Apres avoir averti le lecteur de I'absence
de textes contemporains et la présence de sources
postérieures, l'auteur met en relief quatre périodes
permettant de comprendre le processus d'islamisa-
tion de la région tant en milieu urbain que rural. La
premiére vague se serait déroulée dans la deuxieme
moitié du 1°"/vi® siecle avec des conversions limitées.
En relation avec ce dernier point, indiquons qu’au
moment d'‘évoquer le role joué par ‘Ugba b. Nafi; il
aurait été peut-étre bénéfique de consulter le tra-
vail dAhmed Benabbeés, « Les premiers raids arabes
en Numidie byzantine: questions toponymiques »,
dans C. Briand-Ponsart (dir.), Identités et cultures
dans [Algérie antique, Rouen, 2005, p. 459-492 ap-
portant des informations de choix sur certains lieux,
notamment sur les toponymes historiques de Zab/
Zabé, Mila/Méleon et Maggana. La deuxieme vague
eut lieu entre la fin du 1¢"/vii© et le début du 2¢/vin®
siecle, et elle correspond a la conversion massive de
communautés rurales autochtones. Sur ce dernier
point, nous pensons qu'il aurait été profitable de
voir Fathi Bahri, « Les ‘Adjam al-balad: une minorité
sociale... », dans H. Bresc et C. Veauvy (dir.), Muta-
tions d'identité en Méditerranée. Moyen Age et époque
contemporaine, Saint-Denis, 2000, p. 67-84 qui bien
que s'intéressant au Maghreb oriental représente un
bon état des lieux sur la question; 'étude de Giovani
Canova, «Sull'origine del nome Ifrigiya: analisi delle
fonti arabi», Studi magrebini, nuova serie, IV (2006),
p. 181-195 fournit des éléments sur la notion d’Afariq
et le travail d’A. Caiozzo, « Images des vestiges préisla-
miques d'Ifrigiya chez les géographes arabes d‘époque
médiévale », Anabases, 9 (2009), p. 127-145 donne

des informations sur les Afariq et autres « vestiges
|

préislamiques ». Le 3¢/1x® siécle constitue la troisieme
période au cours de laquelle les groupes chrétiens de
I'Aures et du Zab se seraient convertis a I'islam. En ce
qui concerne cette partie, extrémement intéressante,
on se permettra d’ajouter que le toponyme Dufana
est signalée par le géographe oriental al-Mugaddasi,
et al-Ya'qubi, Ibn Hawgal et al-Bakri mentionnent le
site de Magganat al-Ma‘adin comme étant pourvu
de plusieurs mines. Enfin et a juste raison, A. Amara
signale que durant la quatrieme période au cours
de laquelle les poles hérétiques disparaissent du fait
des pactes scellés entre les pouvoirs politiques et les
autorités religieuses sunnites, la conversion de plu-
sieurs communautés rurales au sud d’Alger se fera de
plus en plus profonde [errata et corrigenda: note 12,
p. 105: Invasion e islamizacion au lieu de Invasion et
Islamizacion; p. 107 : siydsa au lieu de siyydsa (deux
fois); p. 109: Riyad au lieu de Riyyad; note 74, p. 116:
Sezgin au lieu de Sezkin; note 80, p. 117: Thabudeos
au lieu de Thabudos; p. 122: wildya au lieu de wi-
laya; note 121, p. 123: fatawa au lieu de fatawa et
fiau lieu de fi; note 137, p. 127: militaire au lieu de
miliatire]. Le chapitre suivant, signé par Dominique
Valérian, nous emmene au Maghreb afin de mesurer
la permanence du christianisme a la lumiére des
sources latines. Le premier constat est celui de la
maigreur des données relatives aux communautés
chrétiennes apres la conquéte arabe, notamment
pour I'épigraphie. Il faut reconnaitre que le sujet est
particulierement complexe et il est intéressant de
voir comment des questions comme la répartition
géographique des groupes chrétiens et 'organisation
ecclésiastique affleurent de maniere spécifique tantil
est vrai que ces deux pistes sont susceptibles de nous
aider a mieux localiser et comprendre les vicissitudes
de ces communautés. La culture des chrétiens du
Maghreb, notamment l'usage du latin, constitue un
autre point fort de la contribution de D. Valérian.
D’un point de vue de la continuité ou non de |'usage
du latin comme langue véhiculaire des chrétiens du
Maghreb dans le Haut Moyen Age, il est nécessaire
de rappeler ici que Christian Courtois avait, a notre
avis, raison de dire que la dénomination « punique »
était dans l'usage latin souvent synonyme de « local »
ou «indigene » par rapport au doublet latin/romain
étant I'équivalent de « berbere ». Cela implique donc
la prise en compte, méme minime, de l'existence
d’autres langues usitées au Maghreb par rapport au
latin. Dans ce sens, on pourrait signaler les travaux
fondamentaux de Francesco Vattioni, Lionel Galand,
Denis Lengrand notamment [errata et corrigenda:
note 9, p. 133: al-Wansarisi au lieu d’al-Wansharisi].
Le troisieme et dernier texte de cette partie est d(i a
Cyrille Aillet et il concerne I'islamisation et I'évolution

du peuplement chrétien dans '’Andalus du 2¢/vin®au
|

BCAI 27 103 |
BCAI 27 (2012) Valérian Dominique (éd.): Islamisation et arabisation de I'Occident musulman médiéval (viie-xiie siecle)., recensé par M. Meouak
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisTOIRE |

6°/xn¢siecle. Dans sa contribution, tres documentée,
l'auteur revient sur les hypotheses exposées des les
années 1980 par Mikel de Epalza sur les transforma-
tions des principales institutions chrétiennes anda-
lousiennes du 2¢/vin® au 6¢/xn€ siécle. Au cours d’une
discussion érudite et bien argumentée, I'auteur rap-
pelle comment Francisco Simonet avait développé
la these dite « continuiste », c'est-a-dire celle soute-
nant qu’al-Andalus avait conservé un peuplement
chrétien autochtone au moins jusqu’au 7¢/xiie siecle.
Les travaux de I'historien espagnol du xix¢ siécle
avaient été critiqués a l'exces par M. de Epalza qui
soutenait que la présence de la minorité chrétienne
andalousienne avait commencé a décroitre dés la fin
du 3¢/1x¢ siecle. Mais il va sans dire qu'aujourd’hui la
question est encore loin d’étre réglée. C'est pour cela
qu’a partir de la présentation critique et détaillée des
diverses positions relatives au theme étudié, C. Aillet
entreprend de dresser un inventaire du processus de
déchristianisation d'un point de vue géographique et
sur la base d'observations précises des textes, tout en
tenant compte des difficultés inhérentes a 'examen
de la documentation écrite. Si la contribution établit
correctement les principaux aspects a considérer
pour le theme central, il faut noter que certaines
références bibliographiques non signalées auraient
sans doute aidé a mieux situer le cadre chronolo-
gique et géographique: pour Toléde, il y a 'ouvrage
de Maria Crego Gomez, Toledo en época omeya (ss.
VIII-X), Toledo, Diputacién de Toledo, 2007, qui utilise
abondamment les sources arabes et fait référence a
des personnages issus des milieux chrétiens; pour
Bobastro, outre quelques travaux de Virgilio Martinez
Enamorado cités, on ajoutera son ouvrage Al-Andalus
desde la periferia. La formacion de una sociedad mu-
sulmana en tierras malaguerias (siglos VIII-X), Malaga,
Diputacion Provincial de Malaga, 2003, contenant
de nombreuses mentions sur le site hafsanide et la
famille des Bant Hafstn. Enfin, on rajoutera a ce cha-
pitre l'excellente étude de ). Lorenzo Jiménez, La dawla
de los Banii Qasi. Origen, auge y caida de una dinastia
muladi en la frontera superior de al-Andalus, Madrid,
CSIC, 2010, p. 73-114, ainsi que les observations faites
par Christine Mazzoli-Guintard, Vivre a Cordoue au
Moyen Age. Solidarités citadines en terre d'islam aux
x%-xI¢ siecles, Rennes, Presses universitaires de Rennes,
2003, p. 85-94, sur «Les minorités confessionnelles
sans marquage territorial » [errata et corrigenda:
note 17, p. 155: al-fasad au lieu d’al-fisad; p. 169:
Yahya au lieu de Yahya; note 154, p. 179: ISbiliyya au
lieu ISbiliyya].

Le troisieme mouvement, désigné sous le titre
d’«Islamisation et transformations sociales», offre
quatre études centrées sur '’Andalus et le Maghreb.

Sonia Gutiérrez Lloret signe la premiére contribution
|

et propose une sorte de bilan des travaux réalisés sur
la région de Tudmir au cours des derniéres années.
Ce cas d'‘étude est bien connu des spécialistes de la
péninsule Ibérique islamique car il a souvent servi
de modeéle explicatif au processus d'islamisation de
la région en comparaison avec d’autres zones pé-
ninsulaires. Le travail s'est fait principalement sur la
base de recherches archéologiques et il énonce les
principaux résultats individuels et collectifs acquis.
Il'y est notamment question des problémes suscités
par le peuplement et les modalités d'implantation
territoriale dans le sud-est de I'Andalus. Ce travail
constitue également une sorte de plaidoyer en faveur
des vertus de l'archéologie comme instrument fonda-
mental et novateur pour ce qui concerne les modes
de caractérisation matérielle de la société islamique.
Grace a des améliorations continues, I'outil de travail
archéologique permet de mieux repérer les indica-
teurs sociaux que sont les structures urbaines et les
espaces domestiques, les aspects culturels comme
I'islamisation religieuse et I'arabisation linguistique et
les données chronologiques a partir des monnaies, la
décoration architecturale, la toreutique et le matériel
céramique pour mieux cerner l'islamisation. Outre le
bilan riche et utile, I'auteure insiste sur les perspec-
tives de recherche pour le futur comme par exemple
le fait de se concentrer sur les équipements urbains,
la qualité des constructions mises au jour, la trans-
formation des structures domestiques, 'urbanisme
précalifal et la continuité d'emploi de traditions in-
digenes dans la culture [errata et corrigenda: p. 227 :
mihrdb au lieu de mihrab; p. 227, 228 et 230: ribat
au lieu de ribat ]. Le deuxieme travail est signé par
Eduardo Manzano Moreno et il aborde la question
tant débattue de la toponymie en Bani- comme
miroir des structures sociales d’al-Andalus. Ce theme
avait été largement étudié par le médiéviste Pierre
Guichard sous la forme d’une hypothése de travail
deés les années 1970 et il avait suscité de nombreux
débats au tour parfois polémique. E. Manzano
Moreno tente de revenir sur l'interprétation de
la société andalousienne qui s'est généralement
basée sur I'hypothése tribale mettant en relief la
domination du systéeme clanique, notamment du
fait de la présence d’'une toponymie en Beni- / Bena-
notamment dans le Levante d’'al-Andalus. Pour ce
faire, l'auteur tente un examen critique de la these
clanique de la toponymie. Pour cela, il soutient que
les informations contenues dans les sources arabes
n‘autorisent pas a penser que cette toponymie est le
reflet d’établissements claniques mais, au contraire,
elle serait plutét I'écho de l'existence de domaines
étant la propriété de familles descendantes de per-
sonnages précis. Il y a dans cette derniére hypothese

un renvoi évident aux précautions que I'historien
|

BCAI 27 104
BCAI 27 (2012) Valérian Dominique (éd.): Islamisation et arabisation de I'Occident musulman médiéval (viie-xiie siecle)., recensé par M. Meouak
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisTOIRE |

doit prendre au moment d’étudier ces questions
dans I'’Andalus: prendre en compte les données
relatives aux cadres sociaux et institutionnels issus
du milieu wisigothique, incorporer plus nettement
les éléments indigenes péninsulaires d’al-Andalus et
mettre en place une véritable étude de linguistique
historique. Ce dernier point avait fait l'objet de solides
travaux philologiques de la part de Carmen Barcel6
débouchant parfois sur des discussions animées car
elle mettait a mal les positions de P. Guichard. On
relevera enfin un point discutable comme le fait
d'utiliser a plusieurs reprises le terme « caid» pour
rendre en francais le grade militaire de qd'id dans les
pages consacrées aux Bant Halid. Selon nous, cette
adaptation francaise en « caid » est impropre pour le
cas étudié car elle contient, entre autres points, une
connotation renvoyant a époque coloniale et, pour
cela, nous croyons qu'il aurait fallu rendre le vocable
arabe par «général» ou «commandant»; sur les
mémes Ban(i Halid, nous pensons qu'il aurait été utile
de consulter I'ouvrage bien documenté de Miguel
Jiménez Puertas, Linajes de poder en la Loja islamica.
De los Banu Jalid a los Alatares, Loja, Fundacién Ibn al-
Jatib, 2009 [errata et corrigenda: note 12, p. 253: Haggi
au lieu de Haggi; p. 258: Ganim au lieu de Ganim;
note 16, p. 259: al-fuqahd’ au lieu d'al-fugahaj; p. 260:
Ibn al-Qutiyya au lieu d’Ibn al-Qlitiya; p. 260: Bana
I-Layt au lieu de Bani L-Layt]. Le troisieme chapitre
de cette section est celui de Maribel Fierro consacré
aux généalogies du pouvoir en al-Andalus. Cette
étude prétend mesurer l'utilisation que les Arabes,
les Berberes et les populations indigenes firent de la
notion de généalogie et de la langue pour s'approprier
des portions de pouvoir dans un contexte de crise
religieuse et ethnique. Il est d’abord question des
Arabes andalousiens que I'on peut considérer comme
étant, jusqu’a un certain point, les maitres du pays.
lIs sont suivis par les secteurs d'origine berbére, les
indigenes, les mawali et les muwalladiin. Ces strates
de la population d’al-Andalus rivalisent d’artifices
pour s‘arroger des pouvoirs dans les secteurs les
plus importants (institutions, milieux religieux, jus-
tice, etc.), mais chacune d'entre elles opére selon ses
possibilités et en fonction des appuis rencontrés au
sein de la société.

N'oublions pas que les données fournies par les
sources arabes ont été élaborées par des écrivains en
majorité issus de milieux sociaux aisés et les sources
rédigées étaient en grande partie destinées aux élites
politiques et religieuses, elles-mémes principales
protagonistes des textes. |l est intéressant de voir que
I'étude se développe autour de notions aussi impor-
tantes que la ‘asabiyya utilisée selon les besoins et la
su‘tibiyya étant l'outil favori des milieux non arabes

pour tenter de démontrer qualités, vertus et force.
|

Signalons enfin des observations intéressantes sur
les attentes messianiques présentes dans '’Andalus
dans les milieux berberes, les activités des secteurs
autochtones pour consolider des pouvoirs régio-
naux et les attaques proférées contre le Prophete
Muhammad [errata et corrigenda: p.285: Sanhaga
au lieu de Sanhaja].

Finalement, le dernier chapitre de cet ensemble
est signé par Elise Voguet. 'auteure invite le lecteur a
une promenade dans le Maghreb rural et plus parti-
culierement au sein des structures foncieres et fiscales
des terres vues par le prisme de la littérature jurispru-
dentielle. Pour ce faire, elle a été utilisé comme texte
de base le fameux recueil de fatawa appelé Nawazil
Mazina d’Abl Zakariyya' Yahya al-Magili al-Maziini
(fin du 9¢/xve siecle), qui est étudié a la lumiere des
ouvrages d’al-Dawudi, Ibn Zayd al-Qayrawani et al-
Wangarisi. Lobjectif de cette étude est dévaluer le
degré de mise en place d’une fiscalité basée sur les
principes islamiques. Aprés avoir mis une nouvelle
fois en relief la dichotomie entre une classification
théorique claire et la structuration précise de la
fiscalité, I'auteure essaie de démontrer comment les
juristes préconisérent une organisation des modali-
tés de calcul et de prélévement des impéts. Lun des
points forts de Iétude réside dans le mouvement de
va-et-vient constant entre ancienneté des usages
juridiques liés a des pratiques locales et les mesures
prises pour installer un systeme islamique que nous
pourrions qualifier de programme importé. Et on ne
pourra sempécher de penser ici au dilemme presque
permanent vécu par les juristes du Maghreb lorsqu'ils
avaient a prendre en compte soit la coutume locale
(‘urf/'ada), soit la jurisprudence musulmane (figh)
pour régler les probléemes juridiques. Lauteure fait
bien allusion a ces questions qui mériteraient d’étre
reprises a partir des textes disponibles et des sources
encore manuscrites déposées dans des collections
privées, ici et la en Algérie [errata et corrigenda:
note 2, p. 295: il manque le nom de l'éditeur de
l'ceuvre d’al-Burzuli: Muhammad al-Habib al-Hila;
note 6, p. 295: gami’au lieu de lami’; note 12, p. 296:
d la mémoire de Lévi-Provengal au lieu de d la mémoire
d'E. Lévi-Provencal; p. 298 et 299:igtd‘ au lieu d'igta’;
note 19, p. 298: fay’ au lieu de fey; p. 299: Nusayr au
lieu de Nusayr; note 20, p. 299: Tabsira au de Tabsira;
note 26, p. 299:li-I-tibd‘a wa-I-nasr wa-I-tawzi" au lieu
delil-Tiba‘at wa I-nasr wa I-tawri’; p. 300: sawdhil au
lieu de sawahil; p. 303: bi-I-Gda al-gariya au lieu de bi
I-adat al-gariya; p. 303: ‘indahum au lieu de andhum].

La quatriéme et derniére partie de ce volume
est appelée « Des formes spécifiques d’islamisation
au Maghreb?» et elle comprend trois contribu-
tions dédiées au Maghreb. Le premier chapitre, de

Yassir Benhima, constitue un essai intéressant sur
|

BCAI 27 105
BCAI 27 (2012) Valérian Dominique (éd.): Islamisation et arabisation de I'Occident musulman médiéval (viie-xiie siecle)., recensé par M. Meouak
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisTOIRE |

I'islamisation en relation avec les questions religieuses
et linguistiques. Ce texte nous semble le bienvenu car
les travaux sur ce sujet sont encore peu nombreux
ou ceux publiés ne prennent que trés rarement en
compte la question du domaine linguistique berbére.
Apreés avoir expliqué au lecteur quels sont les enjeux
d’un tel sujet, l'auteur aborde la question fonda-
mentale de la situation religieuse avant lI'apparition
de l'islam, notamment a partir du judaisme, de la
trace chrétienne relativement faible et des cultes
polythéistes et animistes. Pour ce qui concerne le
volet consacré au judaisme, il aurait été fructueux de
recourir a l'ouvrage de Simon Lévy, Parlers arabes des
juifs du Maroc. Histoire, sociolinguistique et géographie
dialectale, Zaragoza, IEIOP, 2009, p. 27-71, apportant
des matériaux peu connus ainsi que les travaux de
Haim Zafrani et Paulette Galand-Pernet. Le volet
consacré aux traces du christianisme fournit, entre
autres éléments, une mention sur Iénigmatique tribu
des Bargasana, « Berbéres anciens » documentés chez
le géographe arabe al-Ya'qubi. Quant aux données sur
le polythéisme et I'animisme, on ajoutera la notice
d’al-Bakri a propos de la mere de ‘Abd Allah b. Yasin,
qui portait le nom de tin izammadrin « celle aux bé-
liers ». Notons que le terme berbére izammarin peut
également avoir le sens d’«agneaux». La derniére
partie de cette contribution permet de poser des
questions fondamentales et de mieux comprendre ce
que l'auteur suggere quand il évoque le « compromis »
entre les cultures préislamiques et celles issues de
I'arabisation et de l'islamisation. Dans le sillage des
observations précédentes et a la suite des travaux
de Mohamed Talbi, il est évoqué par exemple le cas
des Bargawata au sujet desquels Y. Benhima pose
I'hypotheése selon laquelle ces derniers auraient éla-
boré une version imitative du Coran plutét qu'une
traduction berbére. C'est une idée forte qui mériterait
d’étre approfondie a la lumiéres des sources histo-
riques disponibles mais aussi a partir des matériaux
issus de I'anthropologie et de I'archéologie. Dans ce
sens, et pour une meilleure mise en contexte géo-
historique, il aurait été sans doute profitable de lire
les récentes études de J. Iskander, « Devout Heretics:
The Barghawata in Maghribi Historiography », The
Journal of North African Studies, 12/1 (2007), p. 37-53
et J. McDougall, « Histories of Heresy and Salvation:
Arabs, Berbers, Community, and the State», in K. E.
Hoffman & S. G. Miller (eds.), Berbers and Others.
Beyond Tribe and Nation in the Maghrib, Blooming-
ton, 2010, p. 15-37. Sur la question de I'Abaritana, il
serait utile de lire Jehan Desanges, « Le ‘uicus abaris’ et
I’Abaratina prouincia », BCTH, n.s., 18B (1982), p. 87-
94 et Francesco Vattioni, « Abaritanus», Antiquités
africaines, XXXI1 (1996), p. 9-12. Enfin, signalons que,

pour la question du contexte ibadite, il existe une
|

abondante littérature qui, il est vrai, ne peut étre citée
de maniere exhaustive. Mais cela dit, il aurait pu étre
fait mention des études de Vermondo Brugnatelli
et Ouahmi Ould-Braham sur la langue berbére des
Ibadites et les contacts de celle-ci avec l'arabe ainsi
que d’autres travaux de Tadeusz Lewicki sur la langue
des Naftsa publiés notamment dans Folia Orientalia,
et de ceux de Jacques Thiry, Le Sahara libyen dans
[Afrique du Nord médiévale, Peeters, Leuven, 1995
avec d’excellents passages sur I'histoire de 'Afrique du
Nord et de la Libye du 1¢/vii® siecle jusqu’a l'arrivée
des Banu Hilal et Banii Sulaym et Virginie Prevost,
Laventure ibadite dans le Sud tunisien (vine-xie siecle).
Leffervescence d'une région méconnue, Helsinki, Aca-
demia Scientiarum Fennica, 2008 pour une histoire
détaillée des milieux ibadites de Tunisie [errata et
corrigenda: p.327: al-Nafasi au lieu d’al-Naffasi;
note 62, p. 327: Bahhaz au lieu de Bahaz].

Le deuxieme chapitre de cette partie est consa-
cré a la région de Kairouan et au littoral ifrigiyen. Il
est signé par Nelly Amri et il se base pour l'essentiel
sur le célebre dictionnaire biographique intitulé Riyad
al-nufis d’Abi Bakr al-Maliki rédigé vers 464/1072, a
une époque assez ancienne. Cette ceuvre a été choisie
comme axe central d'une réflexion sur les modes
de diffusion de l'islam car, selon l'auteure, elle est
représentative d’'une période et elle réserve une place
notable aux diverses figures de 'homme parfait. Bien
entendu, 'ouvrage en question est tributaire de son
contexte géographique délaboration et des vicissi-
tudes politiques et religieuses du moment, c'est-a-dire
le 5¢/x1¢ siecle. Et pour cela, N. Amri a choisi de se
pencher sur quelques aspects fondamentaux comme
le ribat, le cursus scientifique, le zuhd et le tasawwuf.
Apres une présentation d’Abl Bakr al-Maliki, du
texte et des notices, 'auteure nous entraine dans le
labyrinthe d’un concept polémique et polysémique,
a savoir le ribat a travers ses divers sens, les lieux du
ribdt, le ribat dans le gihad, I'eschatologie, I'ascese et
autres faits qui font de cette notion une question cen-
trale dans I'histoire de la diffusion de I'islam en Ifrigiya.
On remarquera quelques développements saisissants
sur le role des qusir dans les modes de peuplement
de la région étudiée. Dans un deuxiéme mouvement,
N. Amri centre sa réflexion sur les figures et I'idéal de
sainteté qui sont appréhendés en regard a 'Orient
mais qui sont capables de produire des résultats
locaux de qualité comme la fabrique de saints. Dans
cette partie, le lecteur est convié a un périple au pays
des saints et de ses multiples tribulations: le corps
du saint, ascétisme et mysticisme, la sainteté des
femmes, le saint en prise avec le pouvoir politique,
I'image du martyr, etc. Grace a une analyse fine des
biographies, il est possible de dessiner un tableau
précis des principaux aspects de I'islam ifrigiyen qui

| BCAI 27 106

BCAI 27 (2012) Valérian Dominique (éd.): Islamisation et arabisation de I'Occident musulman médiéval (viie-xiie siecle)., recensé par M. Meouak
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisTOIRE |

n‘a plus rien a envier a I'Orient car il est désormais ca-
pable de construire ses propres modéles de sainteté.
Enfin, on signalera qu'au sujet du masgid al-sabt de

Kairouan, il existe I'article de Salah Alouani, « Réle du

masgid al-sabt dans évolution des idées et pratiques

religieuses a al-Qayrawan entre le 1x¢ et le x1€ siecles »,
Arabica, 54 (2007), p. 397-407 [errata et corrigenda:

p.331: Ifrigiya au lieu d'lfrigiyya; p. 333: Muwatta’
au lieu de Muwatta’; p. 339: wuldat au lieu de Wulldt;

p. 340:fanazalna au lieu de fanazilna; p. 347 : sahib au

lieude sahib; p. 349:sulahd’ au lieu de sulahd’; p. 355:

Hafs au lieu de Hafs et Al-Maliki au lieu d’Al-Maliki;

p. 365: salat al-... au lieu de salat al-...].

Le dernier texte de cette partie, rédigé par
Emmanuelle Tixier, est dédié au célébre géographe
andalousien Abu ‘Ubayd al-Bakri mort en 489/1094
et a son Kitdb al-masadlik wa-lI-mamdlik comme
source fondamentale pour I'histoire de I'Afrique du
Nord. D'entrée de jeux, l'auteure signale a juste raison
I'importance de l'ouvrage examiné pour le Maghreb
qui est dessiné non plus comme un prolongement
de 'Andalus mais bien comme une entité propre qu'il
est important de mettre en valeur. Apres une pré-
sentation de la vie et de l'ceuvre d’al-Bakri, l'auteure
convie le lecteur a réfléchir sur la conquéte arabe du
nord du continent africain et la diffusion de I'islam
selon le géographe.

Un dernier chapitre est consacré aux Bargawata
qui n'ont cessé d’alimenter les débats sur la profon-
deur de l'islamisation de certaines régions du Ma-
ghreb. Sur les points concernant 'usage de la langue
berbére chez les Bargawata comme possible moteur
de diffusion de l'islam, on renverra aux travaux de
Vermondo Brugnatelli, Ouahmi Ould-Braham déja
cités plus haut et a ceux de Michael Peyron. L'en-
semble de cette contribution est utile et met en
relief des aspects importants comme par exemple le
fait significatif qu’al-Bakri n’a jamais voyageé ailleurs
guen al-Andalus et qu'il puisa vraisemblablement
ses informations dans des archives comme celles
de I'Etat umayyade de Cordoue, chez des voyageurs
rencontrés au cours de sa vie, chez d’autres écrivains
comme al-Warraq (mort en 363/973), etc. En outre,
I'étude insiste justement sur le contexte de rédaction
de l'ouvrage qui correspond a une époque trouble
et pénible de I'histoire d’al-Andalus. Cela dit, il nous
semble nécessaire d’indiquer quelques références
bibliographiques supplémentaires qui permettraient
selon nous de mieux saisir les véritables contours de
l'ouvrage géographique d’al-Bakri. Dans le passage
sur les peuples slaves et euro-asiatiques contenus
dans des notices écrites par le géographe de Huelva,
il aurait fallu signaler au moins les ouvrages dAhmad
Nazmi, Commercial Relations between Arabs and

Slavs (9th-11th centuries), Warszawa, Wydawnictwo
|

Akademickie, 1998, citant plusieurs fois 'ouvrage
d’al-Bakri; Hansgred Gockenjan und Istvan Zimony,
Orientalische Berichte liber die Vélker Osteuropas
und Zentralasiens im Mittelalter, Wiesbaden, Otto
Harrassowitz, 2001, avec de nombreuses citations
et traductions de passages de l'ouvrage d’al-Bakri;
pour le Maghreb, peut-étre aurait-il été enrichissant
de lire le travail dAmor Ben Hamadi, «Le citadin
andalou et les grands nomades sahariens. Al-Bakri et
les Almoravides », dans R. Daghfous (éd.), Actes du
2¢ colloque international « Tribu, ville et espace dans
le monde arabo-islamique médiéval » (Tunis 10-12
avril 2003), Tunis, s.d., p. 27-37; sur les régions du
Sahel, qui sont bel et bien en contact direct et étroit
avec le Maghreb, il faudrait tenir compte des travaux
pionniers de Tadeusz Lewicki, « LAfrique noire dans le
Kitab al-masalik wa’l-mamadlik dAba ‘Ubayd al-Bakri
(xiesiecle) », Africana Bulletin, 2 (1965), p.2-14 et
J.0. Hunwick, C. Meillassoux, J.-L. Triaud, «La géo-
graphie du Soudan d’apres al-Bakri. Trois lectures »,
dans Le sol, la parole et ['écrit. Mélanges en hommage
d Raymond Mauny, Paris, Société francaise d’histoire
d’Outre-Mer, 1981, 2 vol,, |, p. 401-428. On signalera
notre étonnement de ne pas voir citée l'étude clas-
sique d’André Ferré, « Les sources du Kitab al-masalik
wa-I-mamalik dAbl ‘Ubayd al-Bakri», Institut des
belles lettres arabes, XLIX/158 (1986), p. 185-214 [er-
rata et corrigenda: note 3, p. 369:rigdl au lieu de rijal
et sila au lieu de Sila; note 4, p. 370: 1bn al-Faradi au
lieu d’Ibn al-Farad; note 8, p. 371: on ne comprend
pas pourquoi le titre de la revue égyptienne publiée
a Madrid Revista del Instituto (Egipcio) de Estudios Is-
lamicos s'est transformé en Revue de I'lnstitut détudes
islamiques de Madrid, alors qu'il est correctement
cité en espagnol dans la note 10; note 8, p. 371 (der-
niére ligne): li-Abi au lieu de li Abi; p. 374 : ne s’agit-il
pas plutot du toponyme libyen de Waddan et non
Wezzan?].

Au total, il sagit d'un volume intéressant mal-
gré quelques probléemes thématiques comme par
exemple I'absence de mentions plus franches des iles
de la Méditerranée occidentale (Sicile et Baléares),
des points importants peu ou pas signalés et des
lacunes bibliographiques. Mais cela dit, il faut bien
admettre que, pour le Maghreb notamment, le livre
offre un tableau renouvelé et fort bien documenté
de I'histoire des processus d'islamisation et d'arabisa-
tion. Il a en outre le mérite d’avoir su restituer toute
la complexité des théemes abordés sans pour autant
tomber dans le piege d'un discours technique opaque
qui rendrait difficile la lecture et la compréhension
des exposés. La variété de certaines approches et |'ori-
ginalité de quelques contributions invitent désormais
le lecteur a un exercice de réflexion particulierement

stimulant. Si certains résultats apportés doivent étre
|

| BCAI 27 107

BCAI 27 (2012) Valérian Dominique (éd.): Islamisation et arabisation de I'Occident musulman médiéval (viie-xiie siecle)., recensé par M. Meouak
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

discutés dans le futur, car telle est la regle du jeu
en matiére de dialogue scientifique, ils constituent
néanmoins une sérieuse base de départ, indispen-
sables dirions-nous, pour de futures recherches sur
le sujet. Les résultats livrés au public scientifique
forment d'ores et déja un bagage historiographique
considérable qui fera sirement date dans les annales
de la recherche sur le garb al-Islam au Moyen Age.

Mohamed Meouak
Université de Cadiz

BCAI 27 108

BCAI 27 (2012) Valérian Dominique (éd.): Islamisation et arabisation de I'Occident musulman médiéval (viie-xiie siecle)., recensé par M. Meouak
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

