
	 BCAI 27	 101

III. Histoire

Valérian Dominique (éd.),�
Islamisation et arabisation de l’Occident 
musulman médiéval (viie-xiie siècle).

Paris, Publications de la Sorbonne 
(Bibliothèque des pays d’islam – 2),  
2011, 407 p. 
ISBN : 978-2859446772

Au cours de l’année universitaire 2006-2007 
un séminaire de recherche consacré à l’« Islam mé-
diéval d’Occident » a eu lieu au Colegio de España à 
Paris. C’était le premier volet d’une longue série de 
séminaires qui continue à se tenir en cette année aca-
démique 2011-2012. Organisées et coordonnées par 
Cyrille Aillet, Sophie Gilotte, Annliese Nef, Christophe 
Picard, Dominique Valérian, Jean-Pierre Van Staëvel 
et Élise Voguet, ces réunions se proposaient de 
se pencher sur l’islamisation et l’arabisation dans 
l’Occident musulman médiéval entre le 1er/viie et le 
6e/xiie siècle. D’emblée, nous dirons que l’idée était 
intéressante dans la mesure où les travaux sur l’aire 
géographique occidentale musulmane et la période 
considérée avaient besoin d’un sérieux renouvelle-
ment méthodologique. Mais cela dit, on observe que 
si les recherches consacrées à l’histoire d’al-Andalus, 
du 2e/viiie au 5e/xie siècle, connaissent un véritable 
regain d’activité, il n’en va pas de même pour le 
Maghreb à la même époque qui reste encore en 
quête d’un plus grand nombre de chercheurs s’y in-
téressant. Le volume dont il va être question dans les 
pages suivantes constitue sans nul doute un apport 
de qualité à la recherche sur l’Occident musulman 
au Moyen Âge, et cela pour plusieurs raisons. Nous 
reviendrons un peu plus tard sur celles-ci lorsque 
nous aborderons la discussion sur les matériaux et 
les idées présentés dans le livre. Cela étant, il n’est 
pas inutile de rappeler que les travaux, surtout ceux 
réalisés, publiés et diffusés dans le monde occidental, 
sur l’Andalus et le Maghreb ont parfois été marqués 
par quelques stéréotypes qui ont véhiculé des images 
erronées élaborées dans des contextes culturels et 
historiques précis : époque coloniale, discours natio-
naliste, orientalisme, etc. Mais peut-être aurons-nous 
l’opportunité de revenir sur ces questions au cours 
de ce compte rendu. Précisons enfin qu’au terme de 
l’analyse de chaque contribution, nous fournirons 
une liste d’errata et corrigenda.

La première partie de l’ouvrage, intitulée « Bilans 
historiographiques et perspectives de recherche », est 
composée de trois contributions consacrées à mettre 
en relief les acquis de la recherche sur le sujet, les 
nouvelles méthodes en usage et les perspectives de 
travail. Cyrille Aillet inaugure ce bloc avec une étude 
historiographique fouillée sur les modalités de 

l’arabisation et l’islamisation en Andalus et au Ma-
ghreb. Mettant en évidence les processus de transi-
tion qui présidèrent aux changements religieux et 
sociaux de l’Occident musulman, l’auteur évoque la 
mise en place d’une « nouvelle normativité, définie 
comme islamique ». Il rappelle à juste titre l’impor-
tance des travaux réalisés dans le cadre des Studies 
on Late Antiquity and Early Islam ainsi que le courant 
que nous qualifions d’« hypercritique » animé par 
John Wansbrough suivi par Michael A. Cook et Pa-
tricia Crone notamment. Ces deux mouvements de 
la recherche avaient presque complètement négligé 
les aires géographiques andalousiennes et maghré-
bines. Et on pourrait même dire que, pour ce motif, 
elles avaient parfois abouti à des conclusions rapides 
pour ne pas dire hardies et erronées sur certains 
domaines. Outre le nécessaire rappel historiogra-
phique, cette contribution s’intéresse aussi aux 
modalités politiques, sociales et religieuses de l’isla-
misation ainsi qu’à l’arabisation en tant que moteur 
de diffusion linguistique et de la notion d’arabité au 
sein des milieux convertis. Si le chapitre en question 
est particulièrement dense et utile, il y a malgré tout 
quelques points qui doivent être commentés. Il nous 
semble qu’il aurait été nécessaire d’incorporer la 
question de la place de la langue berbère dans le 
processus d’arabisation ou non de certaines aires 
géographiques. S’il est vrai que la langue arabe gagne 
du terrain, surtout en liaison avec la première migra-
tion hilalienne (al-taġrība al-hilāliyya), notons que 
celle-ci n’est pas aussi franche car il y a des zones qui 
échappent à l’arabisation linguistique. Et c’est là où 
la présence de la langue berbère, à travers son utili-
sation tant orale qu’écrite, aurait pu être signalée car 
elle est bien en usage. Il suffit pour cela de se pencher 
sur l’importante documentation hagiographique et 
ibadite, qui, même si elle relève de systèmes d’écriture 
différents et est parfois tardive (4e/xe-5e/xie siècle), 
n’en constitue pas moins un plus non négligeable. 
Cette dernière, en effet, aide à comprendre que si 
l’arabe est la première langue en vigueur au Maghreb, 
il n’en reste pas moins que le berbère est bien présent. 
Intégrer le fait linguistique berbère à la discussion 
permettrait de mieux comprendre le poids de la 
‘arabiyya [errata et corrigenda : note 27, p. 14 : al-fatḥ 
au lieu d’al-fath, Ibn al-Qūṭiyya au lieu d’Ibn al-
Qūtiyya et iftitāḥ au lieu d’iftitāh ; note 43, p. 18 : Ibn 
Ḥabīb au lieu d’Ibn Ḥabib ; note 70, p. 28 : mawālī au 
lieu de mawali ; p. 30 : Estudios onomástico-biográficos 
de al-Andalus au lieu de Estudios Onomásticos-Bio-
Bibliográficos de al-Andalus]. La contribution suivante, 
de Christophe Picard, nous convie à un voyage à 
travers la « fabrique de la memoria » arabo-musul-
mane dans le cadre de l’Occident musulman. Si le 
contexte historiographique est semé d’embûches 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Valérian Dominique (éd.): Islamisation et arabisation de l’Occident musulman médiéval (viie-xiie siècle)., recensé par M. Meouak
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 27	 102

III. Histoire

comme par exemple l’absence de sources contem-
poraines aux conquêtes arabes de l’Afrique du Nord 
et au processus d’arabisation pour la fin du 1er/viie 
siècle, il faut toutefois signaler, et c’est ce que note 
l’auteur, que les débats ont été nombreux et focalisés 
autour de la nécessité de comprendre les méthodes 
de rédaction de l’histoire de la part des propres mu-
sulmans et la question épineuse, au tour parfois 
polémique et idéologique, des adeptes du Linguistic 
turn qui ont considéré que « l’absence de sources 
contemporaines empêche de traiter de l’histoire des 
deux premiers siècles de l’islam ». Outre des pages 
forts utiles sur les discussions établies au cours de ce 
dernier siècle sur le contexte documentaire suscep-
tible de permettre une écriture renouvelée de l’his-
toire de l’arabisation et de l’islamisation de l’Occident 
méditerranéen, il est question du rôle fondamental 
joué par les « autorités » (juristes et scribes) au mo-
ment de l’élaboration des écrits. Ch. Picard propose 
de réfléchir à partir d’un mouvement de va-et-vient 
entre Orient et Occident afin de comprendre, si 
possible, si la partie occidentale n’est pas héritière de 
traditions historiographiques orientales. Une fois 
discutée la « memoria » en détail, il est ensuite ques-
tion du problème de l’appropriation de l’espace or-
ganisé par les milieux musulmans. Il y est souligné à 
juste titre que les écrivains arabo-musulmans portè-
rent une attention considérable aux espaces et aux 
monuments, notamment en milieu urbain. On peut 
toutefois regretter que les milieux ruraux n’aient pas 
été abordés un peu plus en détail car, à notre sens, ils 
constituent malgré tout un « autre » lieu de réception 
et de développement des processus d’islamisation, 
et cela même si parfois on a dit que les campagnes 
étaient restées partiellement hermétiques aux pre-
miers appels de l’islam. Enfin, dans une dernière 
partie, l’auteur aborde la problématique des « preuves 
de l’islamisation et de l’arabisation dans l’historiogra-
phie arabe » avec une place de choix accordée au 
milieu berbère. Ces Berbères furent, jusqu’à un cer-
tain point, à la fois récepteurs des canons de l’islam 
et innovateurs au sens musulman du terme (mubdi‘), 
c’est-à-dire adaptateurs des préceptes de base de 
l’islam pour leur usage « interne ». On en veut pour 
preuve toute une série de modifications ordonnées 
pour des thèmes comme le jeûne du mois de 
ramaḍān, la prière quotidienne, les ablutions… et 
bien entendu la propagation d’une version / adapta-
tion en berbère du Coran. En appendice à la contri-
bution de Ch. Picard, indiquons qu’il aurait été sans 
doute utile de consulter l’article de Maribel Fierro, 
« El alfaquí beréber inteligente Yaḥyà b. Yaḥyà al-
Layṯī… », in Mª L. Ávila et M. Marín (éd.), Estudios 
onomástico-biograficos de al-Andalus VIII, Madrid, 
1997, p. 269-344 [errata et corrigenda : p. 40 : qurā au 

lieu de qūrā ; p. 48 : qaṣaba au lieu de qaṣāba ; p. 49 : 
‘Amr b. al-‘Āṣ au lieu de ‘Amr b. al-‘Aṣ et ‘Uqba b. Nāfi‘ 
au lieu de ‘Uqbā b. Nafī‘ ; p. 51 : al-Ṭurṭūšī au lieu d’al-
Ṭarṭūšī ; p. 55 : Ṣāliḥ b. Ṭarīf au lieu de Ṣalāḥ b. Ṭarīf ; 
p. 56 : ‘aṣabiyya au lieu de ‘aṣābiyya ; p. 58 : Ibn al-
Qūṭiyya au lieu d’Ibn al-Qūṭiya ; p. 58 : Ibn Abī ‘Āmir 
au lieu d’Ibn Abī ‘Amir ; p. 59 : Maḥmūd au lieu de 
Maḥmud ; p. 59 : Mafāḫir al-Barbar au lieu de Mafāḫīr 
al-Barbār]. La dernière contribution de cette pre-
mière partie, signée par Annliese Nef et Sophie 
Gilotte, est consacrée aux apports de l’archéologie, 
de la numismatique et de la sigillographie comme 
éléments documentaires de choix pour aider à re-
constituer les différentes phases chronologiques de 
l’arabisation et de l’islamisation de l’Occident musul-
man dans les milieux urbains et dans les zones rurales. 
Avant d’entrer dans le détail de ce chapitre, il est à 
regretter que les auteures n’aient pas pu prendre en 
compte les travaux publiés sur le sujet après 2008 car 
on peut raisonnablement penser que des résultats 
de choix ont dû être mis au jour ensuite. Le premier 
mouvement de cette étude nous entraîne sur la piste 
des monnaies, des sceaux, des poids et des mesures 
aptes à nous en dire plus sur le processus d’arabisa-
tion et d’islamisation. En plus des éléments indiqués, 
les lieux et manifestations de la pratique cultuelle 
sont autant de pièces à verser au dossier, notamment 
en ce qui concerne les mosquées, les sépultures, les 
stèles funéraires mais aussi le maintien de cultes 
préislamiques, etc. Si les manifestations matérielles 
de l’arabisation et de l’islamisation sont de plus en 
plus visibles grâce à un renouveau de la recherche, 
comme l’indiquent fort justement les auteures, il est 
un autre domaine aussi intéressant : les modalités de 
peuplement sous toutes ses formes et au sein de deux 
milieux précis  qui sont l’urbain (villes, villes prin-
cières) et le rural (villages et communautés). Outre 
ces points, notons qu’il est souvent fait des compa-
raisons avec l’Orient où les recherches seraient, 
semble-t-il, plus avancées. Cela dit, il faut signaler 
qu’au moment d’aborder la question cruciale des 
villages et des structures communautaires, et à titre 
purement indicatif, les auteures auraient pu men-
tionner le volume monographique publié en 2009 
dans la Revue des mondes musulmans et de la Médi-
terranée sur « Le monde rural dans l’Occident mu-
sulman médiéval » (dir. M. Ouerfelli et É. Voguet), qui 
aborde en partie les problématiques liées au monde 
rural à partir des premiers temps musulmans en 
Occident médiéval (al-Andalus et Maghreb). On si-
gnalera également que le phénomène des galā‘a-s est 
bien présent dans l’Aurès, en Kabylie et autres régions 
du Maghreb (sur les silos et autres structures de 
stockage des grains, on prendra la liberté de renvoyer 
à Mohamed Meouak, « Graneros y silos en las fuentes 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Valérian Dominique (éd.): Islamisation et arabisation de l’Occident musulman médiéval (viie-xiie siècle)., recensé par M. Meouak
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 27	 103

III. Histoire

préislamiques ». Le 3e/ixe siècle constitue la troisième 
période au cours de laquelle les groupes chrétiens de 
l’Aurès et du Zāb se seraient convertis à l’islam. En ce 
qui concerne cette partie, extrêmement intéressante, 
on se permettra d’ajouter que le toponyme Dūfāna 
est signalée par le géographe oriental al-Muqaddasī, 
et al-Ya‘qūbī, Ibn Ḥawqal et al-Bakrī mentionnent le 
site de Maǧǧānat al-Ma‘ādin comme étant pourvu 
de plusieurs mines. Enfin et à juste raison, A. Amara 
signale que durant la quatrième période au cours 
de laquelle les pôles hérétiques disparaissent du fait 
des pactes scellés entre les pouvoirs politiques et les 
autorités religieuses sunnites, la conversion de plu-
sieurs communautés rurales au sud d’Alger se fera de 
plus en plus profonde [errata et corrigenda : note 12, 
p. 105 : Invasión e islamización au lieu de Invasión et 
Islamización ; p. 107 : siyāsa au lieu de siyyāsa (deux 
fois) ; p. 109 : Riyāḍ au lieu de Riyyāḍ ; note 74, p. 116 : 
Sezgin au lieu de Sezkin ; note 80, p. 117 : Thabudeos 
au lieu de Thabudos ; p. 122 : wilāya au lieu de wi-
laya ; note 121, p. 123 : fatāwā au lieu de fatāwa et 
fī au lieu de fi ; note 137, p. 127 : militaire au lieu de 
miliatire]. Le chapitre suivant, signé par Dominique 
Valérian, nous emmène au Maghreb afin de mesurer 
la permanence du christianisme à la lumière des 
sources latines. Le premier constat est celui de la 
maigreur des données relatives aux communautés 
chrétiennes après la conquête arabe, notamment 
pour l’épigraphie. Il faut reconnaître que le sujet est 
particulièrement complexe et il est intéressant de 
voir comment des questions comme la répartition 
géographique des groupes chrétiens et l’organisation 
ecclésiastique affleurent de manière spécifique tant il 
est vrai que ces deux pistes sont susceptibles de nous 
aider à mieux localiser et comprendre les vicissitudes 
de ces communautés. La culture des chrétiens du 
Maghreb, notamment l’usage du latin, constitue un 
autre point fort de la contribution de D. Valérian. 
D’un point de vue de la continuité ou non de l’usage 
du latin comme langue véhiculaire des chrétiens du 
Maghreb dans le Haut Moyen Âge, il est nécessaire 
de rappeler ici que Christian Courtois avait, à notre 
avis, raison de dire que la dénomination « punique » 
était dans l’usage latin souvent synonyme de « local » 
ou « indigène » par rapport au doublet latin/romain 
étant l’équivalent de « berbère ». Cela implique donc 
la prise en compte, même minime, de l’existence 
d’autres langues usitées au Maghreb par rapport au 
latin. Dans ce sens, on pourrait signaler les travaux 
fondamentaux de Francesco Vattioni, Lionel Galand, 
Denis Lengrand notamment [errata et corrigenda : 
note 9, p. 133 : al-Wanšarīsī au lieu d’al-Wansharisī]. 
Le troisième et dernier texte de cette partie est dû à 
Cyrille Aillet et il concerne l’islamisation et l’évolution 
du peuplement chrétien dans l’Andalus du 2e/viiie au 

árabes del Occidente islámico medieval », Anaquel de 
estudios árabes, 11-12/II (2000-2001), p. 443-447). En-
fin, on signalera qu’outre les références bibliogra-
phiques mentionnées, il faudra dans des recherches 
ultérieures prendre en compte, si possible et entre 
autres travaux, les ouvrages collectifs suivants : La 
ciudad en al-Andalus y el Magreb, A. Torremocha et 
V. Martínez Enamorado (coord.), Grenade, 2002 ; 
Byzacium antique et Sāḥil médiéval. Urbanisme et 
occupation du sol, M. Hassen (éd.), Tunis, 2005 et 
Escenarios urbanos de al-Andalus y el Occidente mu-
sulmán, V. Martínez Enamorado (éd.), Malaga, 2011 
[errata et corrigenda : note 15, p. 67 : Nuṣayr au lieu 
de Nusayr (deux fois) ; p. 83 : ‘Abbā(s)siyya au lieu de 
‘Abbassiya ; Ṣabra al-Manṣūriyya au lieu de Ṣabra al-
Manṣūriya].

La deuxième section, consacrée à « L’islamisation 
religieuse », propose trois contributions sur le Ma-
ghreb et l’Andalus. C’est Allaoua Amara qui inaugure 
les débats en proposant une étude captivante sur 
l’islamisation du Maghreb central, du 1er/viie au 5e/
xie siècle. Après avoir averti le lecteur de l’absence 
de textes contemporains et la présence de sources 
postérieures, l’auteur met en relief quatre périodes 
permettant de comprendre le processus d’islamisa-
tion de la région tant en milieu urbain que rural. La 
première vague se serait déroulée dans la deuxième 
moitié du 1er/viie siècle avec des conversions limitées. 
En relation avec ce dernier point, indiquons qu’au 
moment d’évoquer le rôle joué par ‘Uqba b. Nāfi‘, il 
aurait été peut-être bénéfique de consulter le tra-
vail d’Ahmed Benabbès, « Les premiers raids arabes 
en Numidie byzantine : questions toponymiques », 
dans C.  Briand-Ponsart (dir.), Identités et cultures 
dans l’Algérie antique, Rouen, 2005, p. 459-492 ap-
portant des informations de choix sur certains lieux, 
notamment sur les toponymes historiques de Zāb/
Zabê, Mīla/Mêleon et Maǧǧāna. La deuxième vague 
eut lieu entre la fin du 1er/viie et le début du 2e/viiie 
siècle, et elle correspond à la conversion massive de 
communautés rurales autochtones. Sur ce dernier 
point, nous pensons qu’il aurait été profitable de 
voir Fathi Bahri, « Les ‘Adjam al-balad : une minorité 
sociale… », dans H. Bresc et C. Veauvy (dir.), Muta-
tions d’identité en Méditerranée. Moyen Âge et époque 
contemporaine, Saint-Denis, 2000, p. 67-84 qui bien 
que s’intéressant au Maghreb oriental représente un 
bon état des lieux sur la question ; l’étude de Giovani 
Canova, « Sull’origine del nome Ifrīqiya : analisi delle 
fonti arabi », Studi maġrebini, nuova serie, IV (2006), 
p. 181-195 fournit des éléments sur la notion d’Afāriq 
et le travail d’A. Caiozzo, « Images des vestiges préisla-
miques d’Ifrîqiya chez les géographes arabes d’époque 
médiévale », Anabases, 9 (2009), p. 127-145 donne 
des informations sur les Afāriq et autres « vestiges 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Valérian Dominique (éd.): Islamisation et arabisation de l’Occident musulman médiéval (viie-xiie siècle)., recensé par M. Meouak
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 27	 104

III. Histoire

et propose une sorte de bilan des travaux réalisés sur 
la région de Tudmīr au cours des dernières années. 
Ce cas d’étude est bien connu des spécialistes de la 
péninsule Ibérique islamique car il a souvent servi 
de modèle explicatif au processus d’islamisation de 
la région en comparaison avec d’autres zones pé-
ninsulaires. Le travail s’est fait principalement sur la 
base de recherches archéologiques et il énonce les 
principaux résultats individuels et collectifs acquis. 
Il y est notamment question des problèmes suscités 
par le peuplement et les modalités d’implantation 
territoriale dans le sud-est de l’Andalus. Ce travail 
constitue également une sorte de plaidoyer en faveur 
des vertus de l’archéologie comme instrument fonda-
mental et novateur pour ce qui concerne les modes 
de caractérisation matérielle de la société islamique. 
Grâce à des améliorations continues, l’outil de travail 
archéologique permet de mieux repérer les indica-
teurs sociaux que sont les structures urbaines et les 
espaces domestiques, les aspects culturels comme 
l’islamisation religieuse et l’arabisation linguistique et 
les données chronologiques à partir des monnaies, la 
décoration architecturale, la toreutique et le matériel 
céramique pour mieux cerner l’islamisation. Outre le 
bilan riche et utile, l’auteure insiste sur les perspec-
tives de recherche pour le futur comme par exemple 
le fait de se concentrer sur les équipements urbains, 
la qualité des constructions mises au jour, la trans-
formation des structures domestiques, l’urbanisme 
précalifal et la continuité d’emploi de traditions in-
digènes dans la culture [errata et corrigenda : p. 227 : 
miḥrāb au lieu de mihrāb ; p. 227, 228 et 230 : ribāṭ 
au lieu de ribāt ]. Le deuxième travail est signé par 
Eduardo Manzano Moreno et il aborde la question 
tant débattue de la toponymie en Banū- comme 
miroir des structures sociales d’al-Andalus. Ce thème 
avait été largement étudié par le médiéviste Pierre 
Guichard sous la forme d’une hypothèse de travail 
dès les années 1970 et il avait suscité de nombreux 
débats au tour parfois polémique. E. Manzano 
Moreno tente de revenir sur l’interprétation de 
la société andalousienne qui s’est généralement 
basée sur l’hypothèse tribale mettant en relief la 
domination du système clanique, notamment du 
fait de la présence d’une toponymie en Beni- / Bena- 
notamment dans le Levante d’al-Andalus. Pour ce 
faire, l’auteur tente un examen critique de la thèse 
clanique de la toponymie. Pour cela, il soutient que 
les informations contenues dans les sources arabes 
n’autorisent pas à penser que cette toponymie est le 
reflet d’établissements claniques mais, au contraire, 
elle serait plutôt l’écho de l’existence de domaines 
étant la propriété de familles descendantes de per-
sonnages précis. Il y a dans cette dernière hypothèse 
un renvoi évident aux précautions que l’historien 

6e/xiie siècle. Dans sa contribution, très documentée, 
l’auteur revient sur les hypothèses exposées dès les 
années 1980 par Mikel de Epalza sur les transforma-
tions des principales institutions chrétiennes anda-
lousiennes du 2e/viiie au 6e/xiie siècle. Au cours d’une 
discussion érudite et bien argumentée, l’auteur rap-
pelle comment Francisco Simonet avait développé 
la thèse dite « continuiste », c’est-à-dire celle soute-
nant qu’al-Andalus avait conservé un peuplement 
chrétien autochtone au moins jusqu’au 7e/xiiie siècle. 
Les travaux de l’historien espagnol du xixe siècle 
avaient été critiqués à l’excès par M. de Epalza qui 
soutenait que la présence de la minorité chrétienne 
andalousienne avait commencé à décroître dès la fin 
du 3e/ixe siècle. Mais il va sans dire qu’aujourd’hui la 
question est encore loin d’être réglée. C’est pour cela 
qu’à partir de la présentation critique et détaillée des 
diverses positions relatives au thème étudié, C. Aillet 
entreprend de dresser un inventaire du processus de 
déchristianisation d’un point de vue géographique et 
sur la base d’observations précises des textes, tout en 
tenant compte des difficultés inhérentes à l’examen 
de la documentation écrite. Si la contribution établit 
correctement les principaux aspects à considérer 
pour le thème central, il faut noter que certaines 
références bibliographiques non signalées auraient 
sans doute aidé à mieux situer le cadre chronolo-
gique et géographique : pour Tolède, il y a l’ouvrage 
de María Crego Gómez, Toledo en época omeya (ss. 
VIII-X), Toledo, Diputación de Toledo, 2007, qui utilise 
abondamment les sources arabes et fait référence à 
des personnages issus des milieux chrétiens ; pour 
Bobastro, outre quelques travaux de Virgilio Martínez 
Enamorado cités, on ajoutera son ouvrage Al-Andalus 
desde la periferia. La formación de una sociedad mu-
sulmana en tierras malagueñas (siglos VIII-X), Malaga, 
Diputación Provincial de Málaga, 2003, contenant 
de nombreuses mentions sur le site ḥafṣūnide et la 
famille des Banū Ḥafṣūn. Enfin, on rajoutera à ce cha-
pitre l’excellente étude de J. Lorenzo Jiménez, La dawla 
de los Banū Qasī. Origen, auge y caída de una dinastía 
muladí en la frontera superior de al-Andalus, Madrid, 
CSIC, 2010, p. 73-114, ainsi que les observations faites 
par Christine Mazzoli-Guintard, Vivre à Cordoue au 
Moyen Âge. Solidarités citadines en terre d’islam aux 
xe-xie siècles, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 
2003, p. 85-94, sur « Les minorités confessionnelles 
sans marquage territorial » [errata et corrigenda : 
note 17, p. 155 : al-fasād au lieu d’al-fisād ; p. 169 : 
Yaḥyā au lieu de Yaḥya ; note 154, p. 179 : Išbīliyya au 
lieu Išbiliyya].

Le troisième mouvement, désigné sous le titre 
d’« Islamisation et transformations sociales », offre 
quatre études centrées sur l’Andalus et le Maghreb. 
Sonia Gutiérrez Lloret signe la première contribution 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Valérian Dominique (éd.): Islamisation et arabisation de l’Occident musulman médiéval (viie-xiie siècle)., recensé par M. Meouak
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 27	 105

III. Histoire

Signalons enfin des observations intéressantes sur 
les attentes messianiques présentes dans l’Andalus 
dans les milieux berbères, les activités des secteurs 
autochtones pour consolider des pouvoirs régio-
naux et les attaques proférées contre le Prophète 
Muḥammad [errata et corrigenda : p. 285 : Ṣanhāǧa 
au lieu de Ṣanhāja].

Finalement, le dernier chapitre de cet ensemble 
est signé par Élise Voguet. L’auteure invite le lecteur à 
une promenade dans le Maghreb rural et plus parti-
culièrement au sein des structures foncières et fiscales 
des terres vues par le prisme de la littérature jurispru-
dentielle. Pour ce faire, elle a été utilisé comme texte 
de base le fameux recueil de fatāwā appelé Nawāzil 
Māzūna d’Abū Zakariyyā’ Yaḥyā al-Maġīlī al-Māzūnī 
(fin du 9e/xve siècle), qui est étudié à la lumière des 
ouvrages d’al-Dāwudī, Ibn Zayd al-Qayrawānī et al-
Wanšarīsī. L’objectif de cette étude est d’évaluer le 
degré de mise en place d’une fiscalité basée sur les 
principes islamiques. Après avoir mis une nouvelle 
fois en relief la dichotomie entre une classification 
théorique claire et la structuration précise de la 
fiscalité, l’auteure essaie de démontrer comment les 
juristes préconisèrent une organisation des modali-
tés de calcul et de prélèvement des impôts. L’un des 
points forts de l’étude réside dans le mouvement de 
va-et-vient constant entre ancienneté des usages 
juridiques liés à des pratiques locales et les mesures 
prises pour installer un système islamique que nous 
pourrions qualifier de programme importé. Et on ne 
pourra s’empêcher de penser ici au dilemme presque 
permanent vécu par les juristes du Maghreb lorsqu’ils 
avaient à prendre en compte soit la coutume locale 
(‘urf/‘āda), soit la jurisprudence musulmane (fiqh) 
pour régler les problèmes juridiques. L’auteure fait 
bien allusion à ces questions qui mériteraient d’être 
reprises à partir des textes disponibles et des sources 
encore manuscrites déposées dans des collections 
privées, ici et là en Algérie [errata et corrigenda : 
note  2, p. 295 : il manque le nom de l’éditeur de 
l’œuvre d’al-Burzulī : Muḥammad al-Ḥabīb al-Hīla ; 
note 6, p. 295 : ǧāmi‘ au lieu de lāmi‘ ; note 12, p. 296 : 
à la mémoire de Lévi-Provençal au lieu de à la mémoire 
d’É. Lévi-Provençal ; p. 298 et 299 : iqṭā‘ au lieu d’iqtā‘ ; 
note 19, p. 298 : fay’ au lieu de fey ; p. 299 : Nuṣayr au 
lieu de Nusayr ; note 20, p. 299 : Tabṣīra au de Tabṣira ; 
note 26, p. 299 : li-l-ṭibā‘a wa-l-našr wa-l-tawzī‘ au lieu 
de li l-Ṭibā‘at wa l-našr wa l-tawrī‘ ; p. 300 : sawāḥil au 
lieu de sawāhil ; p. 303 : bi-l-‘āda al-ǧāriya au lieu de bi 
l-‘ādat al-ǧāriya ; p. 303 : ‘indahum au lieu de ‘andhum].

La quatrième et dernière partie de ce volume 
est appelée « Des formes spécifiques d’islamisation 
au Maghreb ? » et elle comprend trois contribu-
tions dédiées au Maghreb. Le premier chapitre, de 
Yassir Benhima, constitue un essai intéressant sur 

doit prendre au moment d’étudier ces questions 
dans l’Andalus : prendre en compte les données 
relatives aux cadres sociaux et institutionnels issus 
du milieu wisigothique, incorporer plus nettement 
les éléments indigènes péninsulaires d’al-Andalus et 
mettre en place une véritable étude de linguistique 
historique. Ce dernier point avait fait l’objet de solides 
travaux philologiques de la part de Carmen Barceló 
débouchant parfois sur des discussions animées car 
elle mettait à mal les positions de P. Guichard. On 
relèvera enfin un point discutable comme le fait 
d’utiliser à plusieurs reprises le terme « caïd » pour 
rendre en français le grade militaire de qā’id dans les 
pages consacrées aux Banū Ḫālid. Selon nous, cette 
adaptation française en « caïd » est impropre pour le 
cas étudié car elle contient, entre autres points, une 
connotation renvoyant à l’époque coloniale et, pour 
cela, nous croyons qu’il aurait fallu rendre le vocable 
arabe par « général » ou « commandant » ; sur les 
mêmes Banū Ḫālid, nous pensons qu’il aurait été utile 
de consulter l’ouvrage bien documenté de Miguel 
Jiménez Puertas, Linajes de poder en la Loja islámica. 
De los Banu Jalid a los Alatares, Loja, Fundación Ibn al-
Jatib, 2009 [errata et corrigenda : note 12, p. 253: Ḥaǧǧī 
au lieu de Haǧǧi ; p. 258: Ġānim au lieu de Ġanim ; 
note 16, p. 259: al-fuqahā’ au lieu d’al-fuqahā ; p. 260 : 
Ibn al-Qūṭiyya au lieu d’Ibn al-Qūṭiya ; p. 260 : Banū 
l-Layṯ au lieu de Banī L-Layṯ]. Le troisième chapitre 
de cette section est celui de Maribel Fierro consacré 
aux généalogies du pouvoir en al-Andalus. Cette 
étude prétend mesurer l’utilisation que les Arabes, 
les Berbères et les populations indigènes firent de la 
notion de généalogie et de la langue pour s’approprier 
des portions de pouvoir dans un contexte de crise 
religieuse et ethnique. Il est d’abord question des 
Arabes andalousiens que l’on peut considérer comme 
étant, jusqu’à un certain point, les maîtres du pays. 
Ils sont suivis par les secteurs d’origine berbère, les 
indigènes, les mawālī et les muwalladūn. Ces strates 
de la population d’al-Andalus rivalisent d’artifices 
pour s’arroger des pouvoirs dans les secteurs les 
plus importants (institutions, milieux religieux, jus-
tice, etc.), mais chacune d’entre elles opère selon ses 
possibilités et en fonction des appuis rencontrés au 
sein de la société.

N’oublions pas que les données fournies par les 
sources arabes ont été élaborées par des écrivains en 
majorité issus de milieux sociaux aisés et les sources 
rédigées étaient en grande partie destinées aux élites 
politiques et religieuses, elles-mêmes principales 
protagonistes des textes. Il est intéressant de voir que 
l’étude se développe autour de notions aussi impor-
tantes que la ‘aṣabiyya utilisée selon les besoins et la 
šu‘ūbiyya étant l’outil favori des milieux non arabes 
pour tenter de démontrer qualités, vertus et force. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Valérian Dominique (éd.): Islamisation et arabisation de l’Occident musulman médiéval (viie-xiie siècle)., recensé par M. Meouak
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 27	 106

III. Histoire

abondante littérature qui, il est vrai, ne peut être citée 
de manière exhaustive. Mais cela dit, il aurait pu être 
fait mention des études de Vermondo Brugnatelli 
et Ouahmi Ould-Braham sur la langue berbère des 
Ibadites et les contacts de celle-ci avec l’arabe ainsi 
que d’autres travaux de Tadeusz Lewicki sur la langue 
des Nafūsa publiés notamment dans Folia Orientalia, 
et de ceux de Jacques Thiry, Le Sahara libyen dans 
l’Afrique du Nord médiévale, Peeters, Leuven, 1995 
avec d’excellents passages sur l’histoire de l’Afrique du 
Nord et de la Libye du 1er/viie siècle jusqu’à l’arrivée 
des Banū Hilāl et Banū Sulaym et Virginie Prevost, 
L’aventure ibāḍite dans le Sud tunisien (viiie-xiiie siècle). 
L’effervescence d’une région méconnue, Helsinki, Aca-
demia Scientiarum Fennica, 2008 pour une histoire 
détaillée des milieux ibadites de Tunisie [errata et 
corrigenda : p. 327 : al-Nafūsī au lieu d’al-Naffūsī ; 
note 62, p. 327 : Baḥḥāz au lieu de Baḥāz].

Le deuxième chapitre de cette partie est consa-
cré à la région de Kairouan et au littoral ifrīqiyen. Il 
est signé par Nelly Amri et il se base pour l’essentiel 
sur le célèbre dictionnaire biographique intitulé Riyāḍ 
al-nufūs d’Abū Bakr al-Mālikī rédigé vers 464/1072, à 
une époque assez ancienne. Cette œuvre a été choisie 
comme axe central d’une réflexion sur les modes 
de diffusion de l’islam car, selon l’auteure, elle est 
représentative d’une période et elle réserve une place 
notable aux diverses figures de l’homme parfait. Bien 
entendu, l’ouvrage en question est tributaire de son 
contexte géographique d’élaboration et des vicissi-
tudes politiques et religieuses du moment, c’est-à-dire 
le 5e/xie siècle. Et pour cela, N. Amri a choisi de se 
pencher sur quelques aspects fondamentaux comme 
le ribāṭ, le cursus scientifique, le zuhd et le taṣawwuf. 
Après une présentation d’Abū Bakr al-Mālikī, du 
texte et des notices, l’auteure nous entraîne dans le 
labyrinthe d’un concept polémique et polysémique, 
à savoir le ribāṭ à travers ses divers sens, les lieux du 
ribāṭ, le ribāṭ dans le ǧihād, l’eschatologie, l’ascèse et 
autres faits qui font de cette notion une question cen-
trale dans l’histoire de la diffusion de l’islam en Ifrīqiya. 
On remarquera quelques développements saisissants 
sur le rôle des quṣūr dans les modes de peuplement 
de la région étudiée. Dans un deuxième mouvement, 
N. Amri centre sa réflexion sur les figures et l’idéal de 
sainteté qui sont appréhendés en regard à l’Orient 
mais qui sont capables de produire des résultats 
locaux de qualité comme la fabrique de saints. Dans 
cette partie, le lecteur est convié à un périple au pays 
des saints et de ses multiples tribulations : le corps 
du saint, ascétisme et mysticisme, la sainteté des 
femmes, le saint en prise avec le pouvoir politique, 
l’image du martyr, etc. Grâce à une analyse fine des 
biographies, il est possible de dessiner un tableau 
précis des principaux aspects de l’islam ifrīqiyen qui 

l’islamisation en relation avec les questions religieuses 
et linguistiques. Ce texte nous semble le bienvenu car 
les travaux sur ce sujet sont encore peu nombreux 
ou ceux publiés ne prennent que très rarement en 
compte la question du domaine linguistique berbère. 
Après avoir expliqué au lecteur quels sont les enjeux 
d’un tel sujet, l’auteur aborde la question fonda-
mentale de la situation religieuse avant l’apparition 
de l’islam, notamment à partir du judaïsme, de la 
trace chrétienne relativement faible et des cultes 
polythéistes et animistes. Pour ce qui concerne le 
volet consacré au judaïsme, il aurait été fructueux de 
recourir à l’ouvrage de Simon Lévy, Parlers arabes des 
juifs du Maroc. Histoire, sociolinguistique et géographie 
dialectale, Zaragoza, IEIOP, 2009, p. 27-71, apportant 
des matériaux peu connus ainsi que les travaux de 
Haïm Zafrani et Paulette Galand-Pernet. Le volet 
consacré aux traces du christianisme fournit, entre 
autres éléments, une mention sur l’énigmatique tribu 
des Barqasāna, « Berbères anciens » documentés chez 
le géographe arabe al-Ya‘qūbī. Quant aux données sur 
le polythéisme et l’animisme, on ajoutera la notice 
d’al-Bakrī à propos de la mère de ‘Abd Allāh b. Yāsīn, 
qui portait le nom de tīn īzāmmārin « celle aux bé-
liers ». Notons que le terme berbère īzāmmārin peut 
également avoir le sens d’« agneaux ». La dernière 
partie de cette contribution permet de poser des 
questions fondamentales et de mieux comprendre ce 
que l’auteur suggère quand il évoque le « compromis » 
entre les cultures préislamiques et celles issues de 
l’arabisation et de l’islamisation. Dans le sillage des 
observations précédentes et à la suite des travaux 
de Mohamed Talbi, il est évoqué par exemple le cas 
des Barġawāṭa au sujet desquels Y. Benhima pose 
l’hypothèse selon laquelle ces derniers auraient éla-
boré une version imitative du Coran plutôt qu’une 
traduction berbère. C’est une idée forte qui mériterait 
d’être approfondie à la lumières des sources histo-
riques disponibles mais aussi à partir des matériaux 
issus de l’anthropologie et de l’archéologie. Dans ce 
sens, et pour une meilleure mise en contexte géo-
historique, il aurait été sans doute profitable de lire 
les récentes études de J. Iskander, « Devout Heretics : 
The Barghawata in Maghribi Historiography », The 
Journal of North African Studies, 12/I (2007), p. 37-53 
et J. McDougall, « Histories of Heresy and Salvation : 
Arabs, Berbers, Community, and the State », in K. E. 
Hoffman & S. G. Miller (eds.), Berbers and Others. 
Beyond Tribe and Nation in the Maghrib, Blooming-
ton, 2010, p. 15-37. Sur la question de l’Abaritana, il 
serait utile de lire Jehan Desanges, « Le ‘uicus abaris’ et 
l’Abaratina prouincia », BCTH, n.s., 18B (1982), p. 87-
94 et Francesco Vattioni, « Abaritanus », Antiquités 
africaines, XXXII (1996), p. 9-12. Enfin, signalons que, 
pour la question du contexte ibadite, il existe une 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Valérian Dominique (éd.): Islamisation et arabisation de l’Occident musulman médiéval (viie-xiie siècle)., recensé par M. Meouak
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 27	 107

III. Histoire

Akademickie, 1998, citant plusieurs fois l’ouvrage 
d’al-Bakrī ; Hansgred Göckenjan und István Zimony, 
Orientalische Berichte über die Völker Osteuropas 
und Zentralasiens im Mittelalter, Wiesbaden, Otto 
Harrassowitz, 2001, avec de nombreuses citations 
et traductions de passages de l’ouvrage d’al-Bakrī ; 
pour le Maghreb, peut-être aurait-il été enrichissant 
de lire le travail d’Amor Ben Hamadi, « Le citadin 
andalou et les grands nomades sahariens. Al-Bakri et 
les Almoravides », dans R. Daghfous (éd.), Actes du 
2e colloque international « Tribu, ville et espace dans 
le monde arabo-islamique médiéval » (Tunis 10-12 
avril 2003), Tunis, s.d., p. 27-37 ; sur les régions du 
Sahel, qui sont bel et bien en contact direct et étroit 
avec le Maghreb, il faudrait tenir compte des travaux 
pionniers de Tadeusz Lewicki, « L’Afrique noire dans le 
Kitāb al-masālik wa’l-mamālik d’Abū ‘Ubayd al-Bakrī 
(xie siècle) », Africana Bulletin, 2 (1965), p. 2-14 et 
J.O.  Hunwick, C.  Meillassoux, J.-L.  Triaud, « La géo-
graphie du Soudan d’après al-Bakri. Trois lectures », 
dans Le sol, la parole et l’écrit. Mélanges en hommage 
à Raymond Mauny, Paris, Société française d’histoire 
d’Outre-Mer, 1981, 2 vol., I, p. 401-428. On signalera 
notre étonnement de ne pas voir citée l’étude clas-
sique d’André Ferré, « Les sources du Kitāb al-masālik 
wa-l-mamālik d’Abū ʿUbayd al-Bakrī », Institut des 
belles lettres arabes, XLIX/158 (1986), p. 185-214 [er-
rata et corrigenda : note 3, p. 369 : riǧāl au lieu de rijāl 
et ṣila au lieu de Sila ; note 4, p. 370 : Ibn al-Faraḍī au 
lieu d’Ibn al-Faraḍ ; note 8, p. 371 : on ne comprend 
pas pourquoi le titre de la revue égyptienne publiée 
à Madrid Revista del Instituto (Egipcio) de Estudios Is-
lámicos s’est transformé en Revue de l’Institut d’études 
islamiques de Madrid, alors qu’il est correctement 
cité en espagnol dans la note 10 ; note 8, p. 371 (der-
nière ligne) : li-Abī au lieu de li Abi ; p. 374 : ne s’agit-il 
pas plutôt du toponyme libyen de Waddān et non 
Wezzan ?].

Au total, il s’agit d’un volume intéressant mal-
gré quelques problèmes thématiques comme par 
exemple l’absence de mentions plus franches des îles 
de la Méditerranée occidentale (Sicile et Baléares), 
des points importants peu ou pas signalés et des 
lacunes bibliographiques. Mais cela dit, il faut bien 
admettre que, pour le Maghreb notamment, le livre 
offre un tableau renouvelé et fort bien documenté 
de l’histoire des processus d’islamisation et d’arabisa-
tion. Il a en outre le mérite d’avoir su restituer toute 
la complexité des thèmes abordés sans pour autant 
tomber dans le piège d’un discours technique opaque 
qui rendrait difficile la lecture et la compréhension 
des exposés. La variété de certaines approches et l’ori-
ginalité de quelques contributions invitent désormais 
le lecteur à un exercice de réflexion particulièrement 
stimulant. Si certains résultats apportés doivent être 

n’a plus rien à envier à l’Orient car il est désormais ca-
pable de construire ses propres modèles de sainteté. 
Enfin, on signalera qu’au sujet du masǧid al-sabt de 
Kairouan, il existe l’article de Salah Alouani, « Rôle du 
masǧid al-sabt dans l’évolution des idées et pratiques 
religieuses à al-Qayrawān entre le ixe et le xie siècles », 
Arabica, 54 (2007), p. 397-407 [errata et corrigenda : 
p. 331 : Ifrīqiya au lieu d’Ifrīqiyya ; p. 333 : Muwaṭṭa’ 
au lieu de Muwatta’ ; p. 339 : wulāt au lieu de Wullāt ; 
p. 340 : fanazalnā au lieu de fanazilnā ; p. 347 : ṣāḥib au 
lieu de sāḥib ; p. 349 : ṣulaḥā’ au lieu de sulaḥā’ ; p. 355 : 
Ḥafṣ au lieu de Hafṣ et Al-Mālikī au lieu d’Al-Māliki ; 
p. 365 : ṣalāt al-… au lieu de salāt al-…].

Le dernier texte de cette partie, rédigé par 
Emmanuelle Tixier, est dédié au célèbre géographe 
andalousien Abū ‘Ubayd al-Bakrī mort en 489/1094 
et à son Kitāb al-masālik wa-l-mamālik comme 
source fondamentale pour l’histoire de l’Afrique du 
Nord. D’entrée de jeux, l’auteure signale à juste raison 
l’importance de l’ouvrage examiné pour le Maghreb 
qui est dessiné non plus comme un prolongement 
de l’Andalus mais bien comme une entité propre qu’il 
est important de mettre en valeur. Après une pré-
sentation de la vie et de l’œuvre d’al-Bakrī, l’auteure 
convie le lecteur à réfléchir sur la conquête arabe du 
nord du continent africain et la diffusion de l’islam 
selon le géographe.

Un dernier chapitre est consacré aux Barġawāṭa 
qui n’ont cessé d’alimenter les débats sur la profon-
deur de l’islamisation de certaines régions du Ma-
ghreb. Sur les points concernant l’usage de la langue 
berbère chez les Barġawāṭa comme possible moteur 
de diffusion de l’islam, on renverra aux travaux de 
Vermondo Brugnatelli, Ouahmi Ould-Braham déjà 
cités plus haut et à ceux de Michael Peyron. L’en-
semble de cette contribution est utile et met en 
relief des aspects importants comme par exemple le 
fait significatif qu’al-Bakrī n’a jamais voyagé ailleurs 
qu’en al-Andalus et qu’il puisa vraisemblablement 
ses informations dans des archives comme celles 
de l’État umayyade de Cordoue, chez des voyageurs 
rencontrés au cours de sa vie, chez d’autres écrivains 
comme al-Warrāq (mort en 363/973), etc. En outre, 
l’étude insiste justement sur le contexte de rédaction 
de l’ouvrage qui correspond à une époque trouble 
et pénible de l’histoire d’al-Andalus. Cela dit, il nous 
semble nécessaire d’indiquer quelques références 
bibliographiques supplémentaires qui permettraient 
selon nous de mieux saisir les véritables contours de 
l’ouvrage géographique d’al-Bakrī. Dans le passage 
sur les peuples slaves et euro-asiatiques contenus 
dans des notices écrites par le géographe de Huelva, 
il aurait fallu signaler au moins les ouvrages d’Ahmad 
Nazmi, Commercial Relations between Arabs and 
Slavs (9th-11th centuries), Warszawa, Wydawnictwo 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Valérian Dominique (éd.): Islamisation et arabisation de l’Occident musulman médiéval (viie-xiie siècle)., recensé par M. Meouak
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 27	 108

III. Histoire

discutés dans le futur, car telle est la règle du jeu 
en matière de dialogue scientifique, ils constituent 
néanmoins une sérieuse base de départ, indispen-
sables dirions-nous, pour de futures recherches sur 
le sujet. Les résultats livrés au public scientifique 
forment d’ores et déjà un bagage historiographique 
considérable qui fera sûrement date dans les annales 
de la recherche sur le ġarb al-Islām au Moyen Âge.

Mohamed Meouak 
Université de Cádiz

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Valérian Dominique (éd.): Islamisation et arabisation de l’Occident musulman médiéval (viie-xiie siècle)., recensé par M. Meouak
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

