
	 BCAI 27	 99

III. Histoire

Manz Beatrice,�
Power, Politics and Religion in the Medieval 
Middle East : Iran under the Timurids.

Cambridge, Cambridge University Press, 2007. 
ISBN : 978-0521865470.

L’auteur de cet important ouvrage étudie avec 
une grande minutie le gouvernement et la société en 
Iran et en Asie centrale sous Šāh Ruḫ (1409-1447), le 
fils et successeur de Tamerlan. L’étude de B. Forbes 
Manz comporte huit chapitres, une introduction 
et une conclusion. L’auteur a mobilisé un nombre 
considérable de sources en persan et en arabe (liste, 
p. 284-287), ainsi que beaucoup d’études secondaires 
(liste, p. 287-295).

B.F. Manz examine la question fondamentale qui 
s’est posée à Šāh Ruḫ. Comment consolider le pouvoir 
après la mort du fondateur de la dynastie ? Les trois 
premiers chapitres (p. 13-110) sont consacrés aux 
différentes stratégies déployées par le sultan timou-
ride pour se donner une légitimité. Il était confronté 
à un fait politique crucial : l’autorité politique n’avait 
pas le monopole du pouvoir. Toutes les strates de la 
société étaient capables d’actions militaires. B.F. Manz 
démontre de manière convaincante le rôle joué par 
les élites religieuses, en particulier à Samarkand. Dans 
le second chapitre (p. 49-78), elle mène une intéres-
sante réflexion sur les différents types de sources en 
insistant sur la nécessité de les mettre en contexte 
afin d’être en mesure de mieux les interpréter. Le cha-
pitre suivant (p. 79-110), consacré à l’établissement 
du dīwān de Šāh Ruḫ et au choix des personnels à son 
service, est également d’un grand intérêt quant à la 
tentative de centralisation mise en place par le sultan.

Dans les deux chapitres suivant, B.F Manz étudie 
les modalités de la domination timouride en Iran 
méridional, en particulier à Ispahan et Chiraz. Elle 
pose ainsi la question du rapport entre l’autorité 
politique timouride et les sociétés locales qui étaient 
situées loin du centre du pouvoir. On constate que, 
comme à l’époque ilkhanide, il était nécessaire d’avoir 
des relais locaux et de réussir à les faire collaborer 
avec les hommes du pouvoir timouride (à titre de 
comparaison, voir D. Aigle, Le Fars sous la domination 
mongole. Politique et fiscalité, Paris, 2005).

Dans les chapitres 6 et 7 (p. 178-244) l’auteur 
montre que l’autorité religieuse et spirituelle était, 
elle aussi, diffuse, tout comme l’autorité politique. B.F. 
Manz détaille les relations entre les élites religieuses 
et les élites politiques et montre ainsi l’importance 
grandissante des cheikhs soufis pour lesquels le 
pouvoir créait de nombreux établissements religieux. 
Cette classe d’hommes de religion était en mesure 
d’intervenir dans la vie politique (voir p. 203-238). 

En contre partie, Šāh Ruḫ s’employa à contrôler les 
figures religieuses importantes (voir p. 238-243). 
Cependant, cette montée grandissante des autorités 
religieuses n’est pas un fait caractéristique de l’époque 
timouride, il avait déjà pris de l’ampleur à l’époque 
ilkhanide (voir J. Aubin, « Le patronage culturel en 
Iran sous les Ilkhans. Une grande famille de Yazd », 
Le monde iranien et l’islam, vol. 3, 1975, p. 107-118 et 
G. Lane, Early Mongol Rule in Thirteenth Century Iran : 
A Peasant Renaissance, London and New York, 2003, le 
chapitre 8 (p. 226-254) « Poets, Sufis and Qalandars »).

Un des chapitres les plus novateurs de cet ou-
vrage est celui qui est intitulé : « Political Dynamics 
in the Real of Supranatural » (p. 178-207). L’auteur 
(p. 179) montre que finalement, ni le gouvernement 
politique, ni les ulémas et les soufis n’avaient un 
monopole du pouvoir « in the sphere of the supra-
natural ». Beaucoup d’autres groupes prétendaient 
avoir accès à des pouvoirs invisibles. C’était parti-
culièrement le cas des descendants du Prophète, 
les sayyids. D’autres personnages que l’on pourrait 
considérer comme des marginaux, tels le ravi en Dieu 
ou saint fou (maǧḏūb) et le qalandar dont la conduite 
outrancière pouvait choquer les esprits puritains 
avaient un accès privilégié au monde spirituel. Aux 
yeux de la population, ces personnages dépassaient 
en la matière les élites religieuses reconnues, comme 
par exemple les cheikhs de confrérie, liés la plupart 
du temps au pouvoir politique. Ce chapitre remet en 
cause l’idée reçue du rigorisme religieux à l’époque 
de Šāh Ruḫ. Le dernier chapitre enfin décrit la crise 
de succession créée par la rébellion de Muḥammad 
b. Baysunġūr dans les différentes régions de l’Empire.

Cet ouvrage pourrait donner lieu à d’intéres-
santes comparaisons avec le livre de Michael Cham-
berlain (Knowledge and Social Practice in Medieval 
Damascus, 1190-1350, Cambridge, 1994) qui s’est 
interrogé (p. 12) sur « l’usage social du savoir » en 
étudiant le cas de Damas. L’auteur constate qu’à 
cette période le pouvoir, sous la plupart des aspects 
sociaux, politiques, culturels et économiques, était 
détenu par des « maisons » (buyūt) d’élites et non 
par l’État, les corps constitués, civils ou religieux. Il 
porte son attention sur les stratégies déployées par 
ces maisons qui cherchaient à acquérir une autorité 
afin de la transmettre d’une génération à une autre.

On ne peut que féliciter B.F. Manz pour cette 
admirable recherche qui passe au crible toutes les 
catégories de sources afin de suivre les stratégies 
mises en œuvre par le pouvoir, les groupes sociaux et 
les individus. Cette étude fera date dans la production 
scientifique sur les Timourides.

Denise Aigle 
Ephe - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Manz Beatrice,: Power, Politics and Religion in the Medieval Middle East : Iran under the Timurids., recensé par D. Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

