| I1l. HisTOIRE |

MANZz Beatrice,
Power, Politics and Religion in the Medieval
Middle East: Iran under the Timurids.

Cambridge, Cambridge University Press, 2007.
ISBN: 978-0521865470.

Lauteur de cet important ouvrage étudie avec
une grande minutie le gouvernement et la société en
Iran et en Asie centrale sous Sah Ruh (1409-1447), le
fils et successeur de Tamerlan. Létude de B. Forbes
Manz comporte huit chapitres, une introduction
et une conclusion. Lauteur a mobilisé un nombre
considérable de sources en persan et en arabe (liste,
p. 284-287), ainsi que beaucoup détudes secondaires
(liste, p. 287-295).

B.F. Manz examine la question fondamentale qui
s'est posée a Sah Ruh. Comment consolider le pouvoir
apres la mort du fondateur de la dynastie? Les trois
premiers chapitres (p. 13-110) sont consacrés aux
différentes stratégies déployées par le sultan timou-
ride pour se donner une légitimité. Il était confronté
a un fait politique crucial : I'autorité politique n‘avait
pas le monopole du pouvoir. Toutes les strates de la
société étaient capables d’actions militaires. B.F. Manz
démontre de maniere convaincante le role joué par
les élites religieuses, en particulier a Samarkand. Dans
le second chapitre (p. 49-78), elle mene une intéres-
sante réflexion sur les différents types de sources en
insistant sur la nécessité de les mettre en contexte
afin d'étre en mesure de mieux les interpréter. Le cha-
pitre suivant (p. 79-110), consacré a I'établissement
du diwdn de Sah Ruh et au choix des personnels a son
service, est également d’'un grand intérét quant a la
tentative de centralisation mise en place par le sultan.

Dans les deux chapitres suivant, B.F Manz étudie
les modalités de la domination timouride en Iran
méridional, en particulier a Ispahan et Chiraz. Elle
pose ainsi la question du rapport entre l'autorité
politique timouride et les sociétés locales qui étaient
situées loin du centre du pouvoir. On constate que,
comme a I'époque ilkhanide, il était nécessaire d’avoir
des relais locaux et de réussir a les faire collaborer
avec les hommes du pouvoir timouride (a titre de
comparaison, voir D. Aigle, Le Fars sous la domination
mongole. Politique et fiscalité, Paris, 2005).

Dans les chapitres 6 et 7 (p. 178-244) l'auteur
montre que l'autorité religieuse et spirituelle était,
elle aussi, diffuse, tout comme l'autorité politique. B.F.
Manz détaille les relations entre les élites religieuses
et les élites politiques et montre ainsi I'importance
grandissante des cheikhs soufis pour lesquels le
pouvoir créait de nombreux établissements religieux.
Cette classe d’hommes de religion était en mesure

d’intervenir dans la vie politique (voir p.203-238).
|

En contre partie, Sah Ruh semploya & contréler les
figures religieuses importantes (voir p.238-243).
Cependant, cette montée grandissante des autorités
religieuses n'est pas un fait caractéristique de I'époque
timouride, il avait déja pris de 'ampleur a I€poque
ilkhanide (voir J. Aubin, «Le patronage culturel en
Iran sous les llkhans. Une grande famille de Yazd »,
Le monde iranien et l'islam, vol. 3, 1975, p. 107-118 et
G.Lane, Early Mongol Rule in Thirteenth Century Iran:
A Peasant Renaissance, London and New York, 2003, le
chapitre 8 (p. 226-254) « Poets, Sufisand Qalandars »).

Un des chapitres les plus novateurs de cet ou-
vrage est celui qui est intitulé: « Political Dynamics
in the Real of Supranatural» (p. 178-207). Lauteur
(p- 179) montre que finalement, ni le gouvernement
politique, ni les ulémas et les soufis n"avaient un
monopole du pouvoir «in the sphere of the supra-
natural ». Beaucoup d’autres groupes prétendaient
avoir accés a des pouvoirs invisibles. C'était parti-
culierement le cas des descendants du Prophéte,
les sayyids. D’autres personnages que l'on pourrait
considérer comme des marginaux, tels le ravi en Dieu
ou saint fou (magdiib) et le galandar dont la conduite
outranciere pouvait choquer les esprits puritains
avaient un acces privilégié au monde spirituel. Aux
yeux de la population, ces personnages dépassaient
en la matiere les élites religieuses reconnues, comme
par exemple les cheikhs de confrérie, liés la plupart
du temps au pouvoir politique. Ce chapitre remet en
cause l'idée recue du rigorisme religieux a I'¢poque
de Sah Ruh. Le dernier chapitre enfin décrit la crise
de succession créée par la rébellion de Muhammad
b. Baysungur dans les différentes régions de 'Empire.

Cet ouvrage pourrait donner lieu a d’intéres-
santes comparaisons avec le livre de Michael Cham-
berlain (Knowledge and Social Practice in Medieval
Damascus, 1190-1350, Cambridge, 1994) qui s'est
interrogé (p. 12) sur «l'usage social du savoir» en
étudiant le cas de Damas. L'auteur constate qu’a
cette période le pouvoir, sous la plupart des aspects
sociaux, politiques, culturels et économiques, était
détenu par des « maisons» (buyit) délites et non
par I'Etat, les corps constitués, civils ou religieux. I
porte son attention sur les stratégies déployées par
ces maisons qui cherchaient a acquérir une autorité
afin de la transmettre d’'une génération a une autre.

On ne peut que féliciter B.F. Manz pour cette
admirable recherche qui passe au crible toutes les
catégories de sources afin de suivre les stratégies
mises en ceuvre par le pouvoir, les groupes sociaux et
les individus. Cette étude fera date dans la production
scientifique sur les Timourides.

Denise Aigle
Ephe - Paris
|

BCAI 27 99
BCAI 27 (2012) Manz Beatrice,: Power, Politics and Religion in the Medieval Middle East : Iran under the Timurids., recensé par D. Aigle
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

