| I1l. HisTOIRE |

HEYBERGER Bernard (éd.),
Orientalisme, Science et Controverse:
Abraham Ecchellensis (1605-1664).

Turnhout, Brepols, 2010, 240 p.
ISBN: 978-2503535678

La situation actuelle des Arabes et des musul-
mans inspire de plus en plus les recherches histo-
riques. On examine non seulement les perceptions
européennes des peuples levantins et musulmans,
mais aussi la présence d'individus et de commu-
nautés arabes et musulmanes sur le sol européen
depuis le Moyen Age. Les efforts de Nabil Matar ainsi
que, plus récemment, l'ceuvre d’lan Coller sur les
Arabes chrétiens venus en France dans le sillage de la
campagne d’Egypte de Napoléon sont des exemples
frappants de ce renouveau d'intérét pour le sujet ("),
En retracant la participation arabe et musulmane
a I'histoire européenne des siecles passés, les cher-
cheurs visent a dévoiler la complexité d'un monde qui
n’‘a de fait jamais été fracturé en blocs civilisationnels
cohérents. lls révelent ainsi un passé plus semblable
a notre présent que certains idéologues ne veulent
I'admettre.

L'ére contemporaine (post-napoléonienne)
vante le réle de voyageurs influents comme I'Egyptien
Rifa‘a Rafi* al-Tahtawi ou le Tunisien Hayr al-Din
Pacha. L'ere précoloniale nen est pas moins inté-
ressante. Lépoque moderne se caractérise en effet
par un nombre important d’Arabes en Europe, la
plupart du temps soutenus par les bons offices de
I'Eglise romaine qui, par son réseau de missionnaires
au Levant, fit étudier en Europe de jeunes Arabes
chrétiens, par exemple au College maronite fondé
a Rome par Grégoire Xlll en 1584. Profitant de leurs
compétences en arabe et en syriaque, ainsi que de
I'intérét croissant pour les langues sémitiques en
Europe depuis la Renaissance, ces voyageurs ont
travaillé comme enseignants, traducteurs, interpretes,
catalogueurs de collections de manuscrits orientaux,
correcteurs et éditeurs. Dans ce groupe hétérogene,
les Maronites étaient les mieux représentés, mais bien
d’autres chrétiens du Levant étaient présents, comme
les melkites et les coptes 2.

(1) Nabil Matar, Turks, Moors and Englishmen in the Age of
Discovery, New York, 1999; Mohammed Arkoun (éd.), Histoire
de I'lslam et des musulmans en France du Moyen Age a nos jours,
Paris, 2006; lan Coller, Arab France: Islam and the Making of
Modern Europe, 1798-1831, Berkeley, 2011.

(2) Voir par exemple Alastair Hamilton, « An Egyptian Traveller
in the Republic of Letters: Joseph Barbatus or Abudnacus the
Copt», Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 57, 1994,

p. 123-150.
|

De tous ceux qui sont passés par le College
maronite, 'hnomme qui s'est le plus distingué par ses
réussites intellectuelles est Abraham Ecchellensis
(Ibrahim al-Hagilani, 1605-1664) qui, de son vivant,
a publié douze livres, sans compter ses contributions
a d'autres ouvrages. Sa biographie, qui présente des
traits communs a celle de nombreux de ces voya-
geurs (comme la puissance transformatrice de son
séjour romain ou encore sa carriere itinérante par
la suite), est pratiquement unique du fait de sa pro-
duction intellectuelle et de son rayonnement. Grace
a l'ouvrage de Bernard Heyberger, autorité sur les
chrétiens du Levant a I'époque moderne ©), et de ses
collaborateurs, nous possédons désormais une bien
meilleure compréhension de l'itinéraire personnel et
intellectuel d’Abraham (),

Dans l'essai introductif de ce volume, ainsi
que dans un article complémentaire paru dans le
journal Al-Qantara, Heyberger explore les chemins
picaresques et les enjeux intellectuels de la carriére
d’Abraham ©), Il examine en détail le réle d’Abraham
en tant que lien entre différentes sociétés méditer-
ranéennes et le nord de I'Europe, de par ses dépla-
cements entre le Levant, I'Afrique du Nord, Rome,
Pise, Florence, ou encore Paris. Aprés des études
préliminaires dans un monastere au Mont-Liban,
Abraham arrive en 1620 de la Grande Syrie a Rome,
ou il termine ses études. Quelques années plus tard,
il passe a Pise, ou il enseigne l'arabe et jouit de la
protection du grand-duc de Toscane. Il séjourne éga-
lement deux fois a Paris, prés de six ans la deuxieme
fois en tant que professeur au College Royal, avant
de retourner a Rome en 1651. Dans le méme temps,
ses liens méditerranéens restent forts: a la fin de ses
études romaines en 1631, Abraham retourne dans
sa patrie, ou le prince local Fahr al-Din (1572-1635)
le prend sous sa protection. Abraham y tente méme
de fonder un collége catholique (Heyberger, p. 19).
Ses affaires le menent a Tunis, ou il emmeéne des
esclaves musulmans rachetés auxquels il fait payer
leur affranchissement. Il a méme été impliqué dans
la course (p.21). Mais ces voyages méditerranéens
lui ont également permis d'acquérir de nombreux
manuscrits, transformant sa mobilité géographique
en gain intellectuel. Une ironie émerge pourtant:

(3) Bernard Heyberger, Les chrétiens du Proche-Orient au temps
de la réforme catholique, Rome, 1994.

(4) Outre l'éditeur, les contributeurs au volume sont: Héléne
Bellosta, Muriel Debié, Geneviéeve Gobillot, Alastair Hamilton,
Hubert Kaufhold, Antoine Said Khater, Loubna Khayati, Joseph
Mouzarkel, Giovanni Pizzorusso, Daniel Stolzenberg, Gérard
Troupeau.

(5) Bernard Heyberger, «Llslam et les Arabes chez un éru-
dit maronite au service de I'Eglise catholique (Abraham
Ecchellensis) », Al-Qantara XXXI, 2010, p. 481-512. |

BCAI 27

BCAIl en ligne

S3

BCAI 27 (2012) Heyberger Bernard (éd.): Orientalisme, Science et Controverse: Abraham Ecchellensis (1605-1664)., recensé par A. Bevilacqua
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

alors méme que la mobilité dAbraham illustre les
liens entre différentes parties du monde méditer-
ranéen a son époque, son idéologie anti-ottomane
promeut la notion de blocs religieux opposés en un
conflit éternel.

La majeure partie des articles présentés ici
explore les différents aspects de la vie intellectuelle
d’Ecchellensis, s'attachant aux nombreux mécénes,
protecteurs et collegues qui marquérent sa tra-
jectoire. Abraham a ainsi consacré des ceuvres a
Ferdinand Il de Médicis, a Richelieu, a Mazarin, au
pape Urbain VIII (Barberini), au cardinal Francesco
Barberini et a bien d’autres encore. Sa dépendance
envers ces mécenes, comme Heyberger le remarque
a juste titre, a largement contribué a fagonner sa
production intellectuelle (p. 34). Ses colléegues ont
été parmi les savants les plus notables du monde
catholique. A Rome, Abraham converse avec Atha-
nase Kircher, qu’il semble avoir aidé dans son étude
du copte (Stolzenberg), ainsi qu'avec le polémiste
contre l'islam Ludovico Marracci, qui traduit le Co-
ran en latin aprés la mort d’Ecchellensis. A Paris, il
échange, entre autres, avec André du Ryer, traducteur
francais du Coran (Troupeau). La contribution de
Giovanni Pizzorusso éclaire plus particuliérement
les périodes romaines de la trajectoire d’Abraham,
démontrant le réle éminent de la langue arabe dans
les activités savantes de cette époque, surtout apres
la fondation en 1622 de la Congrégation pour la
Propaganda Fide. La mobilité d’Abraham est ainsi
centrale afin de comprendre I'hétérogénéité de ses
publications. Il a écrit sur une variété remarquable de
sujets, et 'analyse de ses manuscrits présentée dans
I'ouvrage (Hamilton, Kaufhold) révele méme d'autres
dimensions mal connues de son travail. C'est bien
cette nature dispersée qui a jusqu’a présent empéché
un portrait cohérent de ses activités intellectuelles.

Trois de ses projets, correspondant aux trois
parties du titre, retiendront notre attention ici.
Lorientalisme vient en premier lieu. Un résultat de
la position d’Abraham, entre sociétés islamiques et
sociétés chrétiennes, fut son effort pour sauver la
langue arabe de son association avec l'islam. Selon
Gobillot, il est ainsi devenu le théoricien d’'une culture
laique arabe pour laquelle il a réaffirmé I'importance
de racines préislamiques et un mécénat des arts et
des sciences (Gobillot, p. 180-189). Dans la méme
optique, il a insisté sur la permanence de la tradition
arabe savante avec l'arrivée de I'islam, soulignant, par
exemple, le mécénat du calife abbasside al-Ma’'man.
Chose plus étonnante encore, Abraham, s‘étant em-
paré de textes musulmans, par exemple un manuel
de philosophie d'origine persane qu'il traduit sous le
titre Synopsis propositorum sapientiae philosophorum

Arabum (1641), les utilise a des fins d'enseignement
|

Ill. HisTOIRE |

a Rome. Abraham n’était pas le premier en Europe
a s'intéresser a la sagesse arabe (°), mais il a apporté
une contribution importante a la notion d’'une sa-
gesse laique des Arabes. Cette contribution a trouvé
plus tard des échos, par exemple dans les travaux
du savant francais Richard Simon, qui a articulé une
vision plus tolérante de l'islam dans les années 1670.
Il faut cependant noter qu’Ecchellensis lui-méme
était fortement hostile a I'islam. Son role dans le
développement d’'une meilleure compréhension de
cette religion en Europe doit donc étre considéré
comme relativement involontaire.

Un deuxiéme aspect important de ses travaux
concerne la controverse religieuse. Comme on pou-
vait s’y attendre, Abraham a été impliqué dans des
polémiques avec divers érudits protestants (comme
l'orientaliste suisse Hottinger), et dans ces polémiques
les deux parties ont cherché a utiliser soit I'islam soit
les Eglises orientales pour étayer leurs positions. En
plus, il agit en tant qu'apologiste maronite (voir les
essais de Khater et Mouzarkel). Bien qu'il n’ait jamais
été membre du clergé, Abraham insista a plusieurs
reprises sur la défense de sa communauté religieuse.
Il souligna sa propre orthodoxie et réfuta de facon
agressive les allégations critiquant I'hérésie de I'Eglise
maronite, en particulier le soupcon de monophy-
sisme, déja énoncé a propos d’autres Eglises orientales
(p- 145-148). S'il fut opportuniste en termes de car-
riere, Abraham se montra idéologiquement constant
pour défendre, souvent vigoureusement, sa triple
identité catholique, maronite et arabe.

Le troisieme pilier de la carriére intellectuelle
d’Abraham concerne la science. Au sein de ses dif-
férentes incursions dans la philosophie naturelle, la
contribution la plus importante d’Abraham est sa
traduction du cinquieme livre des Coniques d’Apol-
lonius de Perge (Bellosta et Heyberger), publié en
1661. Seuls les quatre premiers livres de ce traité de
mathématiques, récupérés au xvi° siecle, avaient
survécu en grec. Le cinquieme existait en arabe et
était conservé a Florence dans la collection Médicis
des manuscrits orientaux au Palazzo Pitti. Abraham
a abordé ce manuscrit difficile (qui manquait non
seulement de vocalisation mais également de signes
diacritiques) en collaboration avec le mathématicien
napolitain Giovanni Alfonso Borelli, dont les connais-
sances techniques se sont avérées essentielles dans la
reconstruction du sens du manuscrit.

(6) Voir par exemple I'édition d’Erpenius des Proverbia Arabica,
récemment étudié par Arnoud Vrolijk, « The prince of arabists
and his many errors: Thomas Erpenius’s image of Joseph Scaliger
and the edition of the Proverbia arabica (1614) », Journal of the
Warburg and Courtauld Institutes LXXIII, 2011, p. 297-325. |

| BCAI 27 94 |
BCAI 27 (2012) Heyberger Bernard (éd.): Orientalisme, Science et Controverse: Abraham Ecchellensis (1605-1664)., recensé par A. Bevilacqua
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisTOIRE |

Certes, certaines questions ne sont pas réso-
lues dans ce volume, par exemple les compétences
linguistiques réelles d’Abraham. Les contributeurs
ne se risquent pas a tirer des conclusions, mais
en filigrane il apparait qu’Abraham ne maitrisait
pas compléetement le systeme des racines arabes
(Hamilton, p. 94-95), ainsi que la prosodie de la
langue syriaque (Kaufhold, p. 129-30; pour d’autres
préoccupations au sujet de ses qualités de linguiste
et érudit, voir Debié, p. 114-5; Gobillot, p. 178). De
méme se pose la question de l'obsolescence rapide
de ses travaux. Est-elle due au primat de ses préoc-
cupations polémiques ou bien a la qualité méme de
ses recherches? Marracci, traducteur du Coran, était
polémiste aussi, mais sa traduction est restée une
ressource intellectuelle tout au long du siécle suivant.
Ce volume réveéle finalement que, méme en prenant
en compte ces limites, la connaissance d’Abraham lui
a permis d'obtenir une reconnaissance considérable.
En effet, ses ceuvres ont été beaucoup lues, non
seulement par les catholiques, mais aussi par des
protestants progressistes tels que I'érudit hollandais
Adriaan Reeland. Dans l'ensemble, les contributions
du volume sont assez techniques, comme semble le
nécessiter 'étude d’une telle diversité de sujets hau-
tement spécialisés, qui vont de la géométrie antique a
la grammaire syriaque. Ces différents essais présentés
ensemble (et accompagnés par un essai biographique
de grande ampleur rédigé par Heyberger) nous
présentent cependant Abraham comme un point
d’entrée fascinant dans le monde de l'orientalisme
catholique. Cette approche est d'autant plus cruciale
que l'orientalisme catholique a été relativement né-
gligé par rapport a l'‘érudition orientale protestante
de la méme période que G.J. Toomer et d’autres ont
étudié avec succes ),

En parallele, cet ouvrage améliore notre com-
préhension des réseaux intellectuels méditerranéens
au xvii® siecle. La résurgence des études méditerra-
néennes de la derniére décennie est progressivement
en train de stimuler, a la suite des travaux de Peter
Miller et de Bernard Heyberger méme, le développe-
ment d'un nouveau programme de recherche sur le
sujet. Moins visibles que le commerce des produits
de masse, ou de ces institutions méditerranéennes
comme la course, les échanges intellectuels n'étaient
pas pour autant moins réels. Cet ensemble d'essais est
donc un réel pas en avant. Le volume n'épuise cepen-
dant pas le sujet d’Abraham et de sa carriere, et I'on
peut qu'espérer qu'elle inspirera d’autres recherches

(7) G.). Toomer, Eastern Wisedome and Learning: The Study of
Arabic in Seventeenth-Century England, Oxford, 1995. Les livres qui
seront prochainement publiés par Aurélien Girard, Peter Miller
et Daniel Stolzenberg vont considérablement rétablir I'équilibre.

sur déminents Arabes chrétiens en Europe (Faustus
Naironus, le professeur parisien Pierre Dippy, Sa-
lomon Negri, la famille Assemanni), qui devraient
davantage étre considérés comme des intellectuels
autonomes plutot que comme de simples person-
nages secondaires. Sans une étude plus compleéte,
il reste difficile d‘évaluer I'influence démesurée des
Arabes chrétiens en Europe par rapport a leur petit
nombre.

Pirenne a écrit que, tandis que le commerce
«suppose une organisation... des relations perma-
nentes d’'importation et d’exportation» de mar-
chandises, la circulation «des pélerins, des érudits
et des artistes » dépendait uniquement du « hasard
des circonstances ®)». Heyberger nous montre que
l'on peut étre a la fois plus ambitieux et plus précis
que le « hasard des circonstances » dans I'explication
des échanges intellectuels et culturels a I'époque
moderne, et que I'Eglise catholique a délibérément
contribué de fagon essentielle a la création de réseaux
méditerranéens. L'ouvrage fournit également une
réponse distincte aux tentatives de récupération
d’'une république des lettres méditerranéenne *): les
échanges intellectuels entre Levantins et Européens
ne se sont pas produits uniquement en terres orien-
tales, mais aussi au sein de I'Europe.

Alexander Bevilacqua
Princeton University

(8) Henri Pirenne, Mahomet et Charlemagne, Paris, 1937.

(9) Sonja Brentjes, « The Interests of the Republic of Letters in
the Middle East, 1550-1700 », Science in Context 12, 1999, p. 435-
468; Avner Ben-Zaken, Cross-Cultural Scientific Exchanges in the

Eastern Mediterranean, 1560-1660, Baltimore, 2010.
|

BCAI 27 S5

BCAI 27 (2012) Heyberger Bernard (éd.): Orientalisme, Science et Controverse: Abraham Ecchellensis (1605-1664)., recensé par A. Bevilacqua
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

