
	 BCAI 27	 93

III. Histoire

Heyberger Bernard (éd.),
Orientalisme, Science et Controverse :  
Abraham Ecchellensis (1605-1664).

Turnhout, Brepols, 2010, 240 p. 
ISBN : 978-2503535678

La situation actuelle des Arabes et des musul-
mans inspire de plus en plus les recherches histo-
riques. On examine non seulement les perceptions 
européennes des peuples levantins et musulmans, 
mais aussi la présence d’individus et de commu-
nautés arabes et musulmanes sur le sol européen 
depuis le Moyen Âge. Les efforts de Nabil Matar ainsi 
que, plus récemment, l’œuvre d’Ian Coller sur les 
Arabes chrétiens venus en France dans le sillage de la 
campagne d’Égypte de Napoléon sont des exemples 
frappants de ce renouveau d’intérêt pour le sujet (1). 
En retraçant la participation arabe et musulmane 
à l’histoire européenne des siècles passés, les cher-
cheurs visent à dévoiler la complexité d’un monde qui 
n’a de fait jamais été fracturé en blocs civilisationnels 
cohérents. Ils révèlent ainsi un passé plus semblable 
à notre présent que certains idéologues ne veulent 
l’admettre.

L’ère contemporaine (post-napoléonienne) 
vante le rôle de voyageurs influents comme l’Égyptien 
Rifāʿa Rāfiʿ al-Ṭahṭāwī ou le Tunisien Ḫayr al-Dīn 
Pacha. L’ère précoloniale n’en est pas moins inté-
ressante. L’époque moderne se caractérise en effet 
par un nombre important d’Arabes en Europe, la 
plupart du temps soutenus par les bons offices de 
l’Église romaine qui, par son réseau de missionnaires 
au Levant, fit étudier en Europe de jeunes Arabes 
chrétiens, par exemple au Collège maronite fondé 
à Rome par Grégoire XIII en 1584. Profitant de leurs 
compétences en arabe et en syriaque, ainsi que de 
l’intérêt croissant pour les langues sémitiques en 
Europe depuis la Renaissance, ces voyageurs ont 
travaillé comme enseignants, traducteurs, interprètes, 
catalogueurs de collections de manuscrits orientaux, 
correcteurs et éditeurs. Dans ce groupe hétérogène, 
les Maronites étaient les mieux représentés, mais bien 
d’autres chrétiens du Levant étaient présents, comme 
les melkites et les coptes (2).

(1)  Nabil Matar, Turks, Moors and Englishmen in the Age of 
Discovery, New York, 1999 ; Mohammed Arkoun (éd.), Histoire 
de l’Islam et des musulmans en France du Moyen Âge à nos jours, 
Paris, 2006 ; Ian Coller, Arab France: Islam and the Making of 
Modern Europe, 1798-1831, Berkeley, 2011.
(2)  Voir par exemple Alastair Hamilton, « An Egyptian Traveller 
in the Republic of Letters : Joseph Barbatus or Abudnacus the 
Copt », Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 57, 1994, 
p. 123-150.

De tous ceux qui sont passés par le Collège 
maronite, l’homme qui s’est le plus distingué par ses 
réussites intellectuelles est Abraham Ecchellensis 
(Ibrāhīm al-Hāqilānī, 1605-1664) qui, de son vivant, 
a publié douze livres, sans compter ses contributions 
à d’autres ouvrages. Sa biographie, qui présente des 
traits communs à celle de nombreux de ces voya-
geurs (comme la puissance transformatrice de son 
séjour romain ou encore sa carrière itinérante par 
la suite), est pratiquement unique du fait de sa pro-
duction intellectuelle et de son rayonnement. Grâce 
à l’ouvrage de Bernard Heyberger, autorité sur les 
chrétiens du Levant à l’époque moderne (3), et de ses 
collaborateurs, nous possédons désormais une bien 
meilleure compréhension de l’itinéraire personnel et 
intellectuel d’Abraham (4).

Dans l’essai introductif de ce volume, ainsi 
que dans un article complémentaire paru dans le 
journal Al-Qantara, Heyberger explore les chemins 
picaresques et les enjeux intellectuels de la carrière 
d’Abraham (5). Il examine en détail le rôle d’Abraham 
en tant que lien entre différentes sociétés méditer-
ranéennes et le nord de l’Europe, de par ses dépla-
cements entre le Levant, l’Afrique du Nord, Rome, 
Pise, Florence, ou encore Paris. Après des études 
préliminaires dans un monastère au Mont-Liban, 
Abraham arrive en 1620 de la Grande Syrie à Rome, 
où il termine ses études. Quelques années plus tard, 
il passe à Pise, où il enseigne l’arabe et jouit de la 
protection du grand-duc de Toscane. Il séjourne éga-
lement deux fois à Paris, près de six ans la deuxième 
fois en tant que professeur au Collège Royal, avant 
de retourner à Rome en 1651. Dans le même temps, 
ses liens méditerranéens restent forts : à la fin de ses 
études romaines en 1631, Abraham retourne dans 
sa patrie, où le prince local Faḫr al-Dīn (1572-1635) 
le prend sous sa protection. Abraham y tente même 
de fonder un collège catholique (Heyberger, p. 19). 
Ses affaires le mènent à Tunis, où il emmène des 
esclaves musulmans rachetés auxquels il fait payer 
leur affranchissement. Il a même été impliqué dans 
la course (p. 21). Mais ces voyages méditerranéens 
lui ont également permis d’acquérir de nombreux 
manuscrits, transformant sa mobilité géographique 
en gain intellectuel. Une ironie émerge pourtant : 

(3)  Bernard Heyberger, Les chrétiens du Proche-Orient au temps 
de la réforme catholique, Rome, 1994.
(4)  Outre l’éditeur, les contributeurs au volume sont : Hélène 
Bellosta, Muriel Debié, Geneviève Gobillot, Alastair Hamilton, 
Hubert Kaufhold, Antoine Said Khater, Loubna Khayati, Joseph 
Mouzarkel, Giovanni Pizzorusso, Daniel Stolzenberg, Gérard 
Troupeau.
(5)  Bernard Heyberger, « L’Islam et les Arabes chez un éru-
dit maronite au service de l’Église catholique (Abraham 
Ecchellensis) », Al-Qantara XXXI, 2010, p. 481-512.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Heyberger Bernard (éd.): Orientalisme, Science et Controverse: Abraham Ecchellensis (1605-1664)., recensé par A. Bevilacqua
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 27	 94

III. Histoire

alors même que la mobilité d’Abraham illustre les 
liens entre différentes parties du monde méditer-
ranéen à son époque, son idéologie anti-ottomane 
promeut la notion de blocs religieux opposés en un 
conflit éternel.

La majeure partie des articles présentés ici 
explore les différents aspects de la vie intellectuelle 
d’Ecchellensis, s’attachant aux nombreux mécènes, 
protecteurs et collègues qui marquèrent sa tra-
jectoire. Abraham a ainsi consacré des œuvres à 
Ferdinand II de Médicis, à Richelieu, à Mazarin, au 
pape Urbain VIII (Barberini), au cardinal Francesco 
Barberini et à bien d’autres encore. Sa dépendance 
envers ces mécènes, comme Heyberger le remarque 
à juste titre, a largement contribué à façonner sa 
production intellectuelle (p. 34). Ses collègues ont 
été parmi les savants les plus notables du monde 
catholique. À Rome, Abraham converse avec Atha-
nase Kircher, qu’il semble avoir aidé dans son étude 
du copte (Stolzenberg), ainsi qu’avec le polémiste 
contre l’islam Ludovico Marracci, qui traduit le Co-
ran en latin après la mort d’Ecchellensis. À Paris, il 
échange, entre autres, avec André du Ryer, traducteur 
français du Coran (Troupeau). La contribution de 
Giovanni Pizzorusso éclaire plus particulièrement 
les périodes romaines de la trajectoire d’Abraham, 
démontrant le rôle éminent de la langue arabe dans 
les activités savantes de cette époque, surtout après 
la fondation en 1622 de la Congrégation pour la 
Propaganda Fide. La mobilité d’Abraham est ainsi 
centrale afin de comprendre l’hétérogénéité de ses 
publications. Il a écrit sur une variété remarquable de 
sujets, et l’analyse de ses manuscrits présentée dans 
l’ouvrage (Hamilton, Kaufhold) révèle même d’autres 
dimensions mal connues de son travail. C’est bien 
cette nature dispersée qui a jusqu’à présent empêché 
un portrait cohérent de ses activités intellectuelles.

Trois de ses projets, correspondant aux trois 
parties du titre, retiendront notre attention ici. 
L’orientalisme vient en premier lieu. Un résultat de 
la position d’Abraham, entre sociétés islamiques et 
sociétés chrétiennes, fut son effort pour sauver la 
langue arabe de son association avec l’islam. Selon 
Gobillot, il est ainsi devenu le théoricien d’une culture 
laïque arabe pour laquelle il a réaffirmé l’importance 
de racines préislamiques et un mécénat des arts et 
des sciences (Gobillot, p. 180-189). Dans la même 
optique, il a insisté sur la permanence de la tradition 
arabe savante avec l’arrivée de l’islam, soulignant, par 
exemple, le mécénat du calife abbasside al-Ma’mūn. 
Chose plus étonnante encore, Abraham, s’étant em-
paré de textes musulmans, par exemple un manuel 
de philosophie d’origine persane qu’il traduit sous le 
titre Synopsis propositorum sapientiae philosophorum 
Arabum (1641), les utilise à des fins d’enseignement 

à Rome. Abraham n’était pas le premier en Europe 
à s’intéresser à la sagesse arabe (6), mais il a apporté 
une contribution importante à la notion d’une sa-
gesse laïque des Arabes. Cette contribution a trouvé 
plus tard des échos, par exemple dans les travaux 
du savant français Richard Simon, qui a articulé une 
vision plus tolérante de l’islam dans les années 1670. 
Il faut cependant noter qu’Ecchellensis lui-même 
était fortement hostile à l’islam. Son rôle dans le 
développement d’une meilleure compréhension de 
cette religion en Europe doit donc être considéré 
comme relativement involontaire.

Un deuxième aspect important de ses travaux 
concerne la controverse religieuse. Comme on pou-
vait s’y attendre, Abraham a été impliqué dans des 
polémiques avec divers érudits protestants (comme 
l’orientaliste suisse Hottinger), et dans ces polémiques 
les deux parties ont cherché à utiliser soit l’islam soit 
les Églises orientales pour étayer leurs positions. En 
plus, il agit en tant qu’apologiste maronite (voir les 
essais de Khater et Mouzarkel). Bien qu’il n’ait jamais 
été membre du clergé, Abraham insista à plusieurs 
reprises sur la défense de sa communauté religieuse. 
Il souligna sa propre orthodoxie et réfuta de façon 
agressive les allégations critiquant l’hérésie de l’Église 
maronite, en particulier le soupçon de monophy-
sisme, déjà énoncé à propos d’autres Églises orientales 
(p. 145-148). S’il fut opportuniste en termes de car-
rière, Abraham se montra idéologiquement constant 
pour défendre, souvent vigoureusement, sa triple 
identité catholique, maronite et arabe.

Le troisième pilier de la carrière intellectuelle 
d’Abraham concerne la science. Au sein de ses dif-
férentes incursions dans la philosophie naturelle, la 
contribution la plus importante d’Abraham est sa 
traduction du cinquième livre des Coniques d’Apol-
lonius de Perge (Bellosta et Heyberger), publié en 
1661. Seuls les quatre premiers livres de ce traité de 
mathématiques, récupérés au xvie siècle, avaient 
survécu en grec. Le cinquième existait en arabe et 
était conservé à Florence dans la collection Médicis 
des manuscrits orientaux au Palazzo Pitti. Abraham 
a abordé ce manuscrit difficile (qui manquait non 
seulement de vocalisation mais également de signes 
diacritiques) en collaboration avec le mathématicien 
napolitain Giovanni Alfonso Borelli, dont les connais-
sances techniques se sont avérées essentielles dans la 
reconstruction du sens du manuscrit.

(6)  Voir par exemple l’édition d’Erpenius des Proverbia Arabica, 
récemment étudié par Arnoud Vrolijk, « The prince of arabists 
and his many errors : Thomas Erpenius’s image of Joseph Scaliger 
and the edition of the Proverbia arabica (1614) », Journal of the 
Warburg and Courtauld Institutes LXXIII, 2011, p. 297-325.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Heyberger Bernard (éd.): Orientalisme, Science et Controverse: Abraham Ecchellensis (1605-1664)., recensé par A. Bevilacqua
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 27	 95

III. Histoire

sur d’éminents Arabes chrétiens en Europe (Faustus 
Naironus, le professeur parisien Pierre Dippy, Sa-
lomon Negri, la famille Assemanni), qui devraient 
davantage être considérés comme des intellectuels 
autonomes plutôt que comme de simples person-
nages secondaires. Sans une étude plus complète, 
il reste difficile d’évaluer l’influence démesurée des 
Arabes chrétiens en Europe par rapport à leur petit 
nombre.

Pirenne a écrit que, tandis que le commerce 
« suppose une organisation... des relations perma-
nentes d’importation et d’exportation » de mar-
chandises, la circulation « des pèlerins, des érudits 
et des artistes » dépendait uniquement du « hasard 
des circonstances (8) ». Heyberger nous montre que 
l’on peut être à la fois plus ambitieux et plus précis 
que le « hasard des circonstances » dans l’explication 
des échanges intellectuels et culturels à l’époque 
moderne, et que l’Église catholique a délibérément 
contribué de façon essentielle à la création de réseaux 
méditerranéens. L’ouvrage fournit également une 
réponse distincte aux tentatives de récupération 
d’une république des lettres méditerranéenne (9) : les 
échanges intellectuels entre Levantins et Européens 
ne se sont pas produits uniquement en terres orien-
tales, mais aussi au sein de l’Europe.

Alexander Bevilacqua 
Princeton University

(8)  Henri Pirenne, Mahomet et Charlemagne, Paris, 1937.
(9)  Sonja Brentjes, « The Interests of the Republic of Letters in 
the Middle East, 1550-1700 », Science in Context 12, 1999, p. 435-
468 ; Avner Ben-Zaken, Cross-Cultural Scientific Exchanges in the 
Eastern Mediterranean, 1560-1660, Baltimore, 2010.

Certes, certaines questions ne sont pas réso-
lues dans ce volume, par exemple les compétences 
linguistiques réelles d’Abraham. Les contributeurs 
ne se risquent pas à tirer des conclusions, mais 
en filigrane il apparaît qu’Abraham ne maîtrisait 
pas complètement le système des racines arabes 
(Hamilton, p. 94-95), ainsi que la prosodie de la 
langue syriaque (Kaufhold, p. 129-30 ; pour d’autres 
préoccupations au sujet de ses qualités de linguiste 
et érudit, voir Debié, p. 114-5 ; Gobillot, p. 178). De 
même se pose la question de l’obsolescence rapide 
de ses travaux. Est-elle due au primat de ses préoc-
cupations polémiques ou bien à la qualité même de 
ses recherches ? Marracci, traducteur du Coran, était 
polémiste aussi, mais sa traduction est restée une 
ressource intellectuelle tout au long du siècle suivant. 
Ce volume révèle finalement que, même en prenant 
en compte ces limites, la connaissance d’Abraham lui 
a permis d’obtenir une reconnaissance considérable. 
En effet, ses œuvres ont été beaucoup lues, non 
seulement par les catholiques, mais aussi par des 
protestants progressistes tels que l’érudit hollandais 
Adriaan Reeland. Dans l’ensemble, les contributions 
du volume sont assez techniques, comme semble le 
nécessiter l’étude d’une telle diversité de sujets hau-
tement spécialisés, qui vont de la géométrie antique à 
la grammaire syriaque. Ces différents essais présentés 
ensemble (et accompagnés par un essai biographique 
de grande ampleur rédigé par Heyberger) nous 
présentent cependant Abraham comme un point 
d’entrée fascinant dans le monde de l’orientalisme 
catholique. Cette approche est d’autant plus cruciale 
que l’orientalisme catholique a été relativement né-
gligé par rapport à l’érudition orientale protestante 
de la même période que G.J. Toomer et d’autres ont 
étudié avec succès (7).

En parallèle, cet ouvrage améliore notre com-
préhension des réseaux intellectuels méditerranéens 
au xviie siècle. La résurgence des études méditerra-
néennes de la dernière décennie est progressivement 
en train de stimuler, à la suite des travaux de Peter 
Miller et de Bernard Heyberger même, le développe-
ment d’un nouveau programme de recherche sur le 
sujet. Moins visibles que le commerce des produits 
de masse, ou de ces institutions méditerranéennes 
comme la course, les échanges intellectuels n’étaient 
pas pour autant moins réels. Cet ensemble d’essais est 
donc un réel pas en avant. Le volume n’épuise cepen-
dant pas le sujet d’Abraham et de sa carrière, et l’on 
peut qu’espérer qu’elle inspirera d’autres recherches 

(7)  G. J. Toomer, Eastern Wisedome and Learning : The Study of 
Arabic in Seventeenth-Century England, Oxford, 1995. Les livres qui 
seront prochainement publiés par Aurélien Girard, Peter Miller 
et Daniel Stolzenberg vont considérablement rétablir l’équilibre.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Heyberger Bernard (éd.): Orientalisme, Science et Controverse: Abraham Ecchellensis (1605-1664)., recensé par A. Bevilacqua
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

