| I1l. HisTOIRE |

HADDAD Mahmoud, HEINEMAN Arnim,
MELOY John L. et SLim Souad (éds),
Towards a Cultural History the Mamluk Era.

Wiirzburg, Ergon (Beiruter Texte und
Studien 118), 2010.
ISBN: 978-3899137347

Ce volume est la publication des Actes d'un
colloque tenu a l'université de Balamand (Liban)
en 2005 sur le theme « Towards a Cultural History
of Bilad al-Sdm during the Mamluk Era: Prosperity
or Decline, Tolerance or Preservation ». Nous ne
pouvons que nous réjouir de la parution d‘articles
consacrés a I'histoire sociale du Bildd al-Sam trop
souvent négligé dans les études mameloukes, méme
si, comme l'indique le titre, la publication fut élargie
a I'Egypte.

La premiere partie de l'ouvrage, et la plus riche
en contributions, est consacrée a l'interaction entre
les différentes communautés religieuses présentes
dans le Bildd al-Sdm. Dans les suivantes sont abor-
dés différents champs de la production culturelle
(arts, historiographie et sciences). La derniére partie
s'intitule: « Cultural Contexts of Political Practice
and Social Relations ». Larticle de Nielsen, « The Par-
ticipation of Christian and Jews in the Ayyubid and
Mamluk State: A Historical Reflection », fait le point
sur I'historiographie de la question des dimmi qu'il
revisite en l'envisageant sous l'angle de la participa-
tion des chrétiens et des juifs, comme communautés
ou comme individus, dans les structures étatiques.
Lauteur met en relief I'utilisation des communautés
par I'Etat pour maintenir son contréle, méme si
toutes les communautés pouvaient également étre
victimes de persécutions. D'apres l'auteur, c'est le
climat des croisades, plus que la pression mongole,
qui fut responsable de la détérioration de la situa-
tion des chrétiens, souvent victimes de restrictions
a I'époque mamelouke (méme si cette tendance ne
doit pas étre exagérée). C'est aussi le point de vue de
Ray Mouawwad, dans sa contribution consacrée aux
martyrs chrétiens de la région de Tripoli. Sappuyant
sur des textes liturgiques syriaques, qui ont jusque la
peu retenu l'attention des spécialistes, 'auteur revient
sur quelques cas de martyrs chrétiens: le patriarche
maronite Gabriel de Hgila en 1367, un certain Mar
Ya“qub al-Hamatri, grec orthodoxe, a Tripoli (année
inconnue), et Rizqallah b. Na‘b, un secrétaire grec
orthodoxe du diwdn de Tripoli en 1477. Son étude
montre la diversité des situations de ces chrétiens, a
la fois victimes d’'un climat général hostile en raison
de la « guerre virtuelle » entre Francs et Mamelouks
jusqu’au début du xive siecle, mais également du

jeu de la compétition sociale (comme dans le cas de
|

Rizqallah, accusé aupres du na'ib de Tripoli par son ri-
val Ibn Guma). Concernant le lien entre les attaques

franques et les persécutions contre les chrétiens, la

chronologie mérite d'étre établie avec précision et
les différentes sources réexaminées avec minutie. Ce

lien fut directement établi par des historiens tardifs

comme Duwayhi (m. 1704), mais il a déja été dé-
montré qu'il a parfois manipulé certains textes (voir
A. Beydoun, Identité confessionnelle et temps social

chez les historiens libanais, Beyrouth, 1984, p. 93-94).
David Thomas revient sur un texte qui a déja fait
l'objet d’'une publication par ses soins (Brill, 2005), a

savoir une lettre de défense du christianisme, rédigée

a Chypre, par un chrétien ayant une bonne connais-
sance de l'arabe, de I'islam syrien et de ses savants, et

adressée a Ibn Taymiyya en 1316, puis al-Dimasqi en

1321. Ce texte s'inscrit dans la polémique inaugurée a

I'époque des croisades par une lettre de Iévéque de Si-
don, Paul dAntioche (publiée par P. Khoury, Beyrouth,
1964), retravaillée dans la lettre du chrétien de Chypre.
A travers I'analyse des arguments utilisés par le rédac-
teur de lalettre, puis de sa réfutation respectivement

par Ibn Taymiyya et al-Dimasqj, l'auteur conclut sur le

fait que la tension religieuse était extréme a I'époque

mamelouke, qualifiée de « misunderstanding », a la

différence de l'esprit de polémique qui prévalait au

Ix¢ siecle, ol les différents protagonistes partageaient
un cadre conceptuel commun. La condamnation par
Ibn Taymiyya des erreurs commises par les chrétiens

s'étend aux juifs et aux « perpétrateurs de I'apostasie

et de l'innovation » (p. 22).

La question du statut des minoritaires (dimmiou
minorités musulmanes) a intéressé trois chercheurs
libanais: Elias al-Qattar revient en détail sur les diffé-
rentes expéditions mameloukes dans le Kasrawan en
sefondantsur les sources déja étudiées par Laoust (in
Bulletin du musée de Beyrouth, 1940) et sur lesquelles
il apporte peu de nouveauté, mis a part quelques
éléments, également cités par Ray Mouawwad, sur
I'expédition de 1283, menée en accord avec les Francs
(voirlbn ‘Abd al-Zahir, Tasrif al-ayyam, p. 47).Selon lui,
le durcissement de la position a I'encontre des chré-
tiens a lépoque mamelouke était plus une réaction a
unesituation de crise provoquée par les Mongols que
lié a des considérations religieuses dans le contexte
des croisades; Ahmad Hutayt offre un apercu de la
position des coptes dans 'administration mamelouke
sous al-Nasir Muhammad (tableaux a I'appui) et
développe I'exemple de Saraf al-Din al-Nasi; enfin
André Nassar fait le point sur la situation des juifs et
des chrétiens a Alep et a Damas (quartiers, fonctions
religieuses, statut social, situation économique) en
reprenant un large corpus de sources parmilesquelles
les sources administratives figurent en bonne place.

BCAI 27

BCAIl en ligne

90

BCAI 27 (2012) Haddad Mahmoud, Heineman Arnim, Meloy John L. et Slim Souad (éds): Towards a Cultural History the Mamluk Era., recensé par A. Le Troadec
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisTOIRE |

C'est également dans la perspective d'analyser
les effets négatifs de la présence mamelouke sur la
situation des chrétiens qu'est envisagée l'étude de
Mat Immerzeel et Adeline Jeudy, « Christian Art in
the Mamluk Period ». Leur corpus, qui se compose
de fresques et d'icones situées dans des églises rurales
au Liban et en Syrie, et de mobilier liturgique pour
I'Egypte, révele une difficulté majeure: celui d'attri-
buer une datation précise a ces productions. Toute-
fois les auteurs partent du principe que la plupart
des fresques datent de I€poque des croisades et qu'il
y a eu une rupture a 'époque mamelouke. Partant,
I'état dégradé des peintures murales peut-il étre at-
tribué a des destructions de la part des Mamelouks ?
Les sources ne permettent pas de prouver que ces
dégradations ont bien été intentionnelles, ni que les
Mamelouks furent délibérément iconoclastes, méme
si certaines destructions remontent a cette époque
(la grotte du Prophéte Elie a Ma‘arrat Saydnaya). Les
problémes méthodologiques inhérents a étude des
productions culturelles sont également abordés par
Doris Behrens Abouseif dans un court article sur les
artistes et les artisans et leur ascension sociale a la
fin de la période.

Les autres contributions consacrées aux champs
de la production culturelle (artistique et scientifiques)
s'inscrivent dans une perspective résolument plus op-
timiste a la problématique du déclin culturel. Floréal
Sanagustin montre que l'essentiel de la codification
de la médecine prophétique (al-tibb al-nabawi) date
précisément de cette période. George Saliba évalue la
contribution de la science mamelouke en se fondant
sur les études dans le domaine de I'astronomie dont il
fait un paradigme. Textes a 'appui, notamment ceux
de Mu’ayyad al-Din al-"Urdi (m. 1266) et d'Ibn al-Satir
(m. 1375), il parvient a montrer que les savants de
I'époque mamelouke ont non seulement continué la
tradition astronomique grecque, mais I'ont dépassée
en la critiquant, faisant considérablement avancer la
connaissance dans certains domaines (direction de
la gibla de n'importe quel point de la Terre, mesure
du temps, rotation des planetes). Ce faisant, ils ont
frayé le chemin a I'Europe de la Renaissance et a
Copernic. Anis Shaya offre une contribution a I'étude
des fortifications miliaires sur la cote libanaise « entre
Francs et Mamelouks ». Il montre notamment que la
construction de la nouvelle ville de Tripoli par le sul-
tan Qalawiin s'explique par l'existence d'un embryon
urbain au pied de la citadelle franque.

La question des liens entre pouvoir mamelouk
et la société locale est abordée par deux auteurs.
Howayda al-Harithy, en reprenant la méthode
d’analyse iconologique de Panofsky, s'intéresse aux
différents niveaux d'interprétation des inscriptions

monumentales de Tripoli (publiées récemment:
|

Al-Bizri (éd.), Arabic Calligraphy in Architecture:
Islamic Monuments on the City of Tripoli during the
Mamluk Period, Beyrouth, 1999). Celles-ci, politi-
quement chargées, étaient destinées a étre lues, et
donc opéreraient principalement comme textes. La
question des liens entre le pouvoir mamelouk et la
société est également l'enjeu de l'article d’Albrecht
Fuess « Legends against Arbitrary Abuse: the Rela-
tionship between the Mamluk Military Elite and their
Arab Subjects ». Se fondant sur les récits mettant en
scene certains représentants du pouvoir mamelouk
et la société arabe, I'auteur montre que le pouvoir
mamelouk et sa collaboration avec les ‘ulama’ lais-
saient parfois sans défense les populations, qui se
retrouvaient victimes de certains abus. Les révoltes,
manifestation de «ritual of hate », étaient alors une
soupape de sécurité autorisée par le régime. Certains
gouverneurs, comme le nd’ib de Tripoli Asandamur
al-Kurgi prenant partie contre ses mamelouks pour
la population, faisaient figure d’exception, les Ma-
melouks étant le plus souvent percus comme des
hors-la-loi (voir le jugement d’lbn Khaldoun, Le
voyage d'Occident et d’Orient, Paris, 1980, p. 153-154).
Elias Abdelsalam propose une étude des profils des
muhtasib, montrant Iévolution du milieu juridico-
légal vers des profils plus administratifs. Enfin, un
court article d’Aliya Saidi évoque les liens entre la
polygamie et la maladie mentale d'apres quelques
notices du Daw’ al-Lami” d'al-Sahawi (fin du xv¢ s).
Deux auteurs s'intéressent a I'historiographie:
d’apres Antoine Doumit, alors que d’autres sciences
étaient en déclin (ce qui n'est pas confirmé dans le
domaine scientifique et médical), I'historiographie
était en plein épanouissement (izdihdr). Pour l'au-
teur, cela tient en partie au fait que les historiens
appartenaient au milieu des administrateurs de
I'Etat. Al-Maqrizi a renouvelé I‘écriture de I'histoire,
faisant preuve de créativité (ibda“), tant dans la
forme que dans le contenu, ce que l'auteur montre
dans l'article. Toutefois, sans renier le caractere ex-
ceptionnel de son ceuvre, certains aspects figurent
déja chez d’autres historiens mamelouks. D’autre
part, de nombreux exemples cités dans l'article
(prise d’Acre par Qalawan, destitution de Tankiz
par al-Nasir Muhammad, etc.) se réféerent a des
périodes pour lesquelles al-Magrizi s'est appuyé sur
des sources plus anciennes. Or, aucune réflexion
n'est menée sur son utilisation des sources (voir
Amitai, Mamluk Studies Review, 2003 et surtout les
importants travaux « d’archéologie du savoir» me-
nés par Frédéric Bauden, intitulés Magriziana). Axel
Havemann revient sur les apports de la chronique
d’lbn lyas, Badd ‘i* al-zuhdr pour écrire I'histoire
des marginaux. Son projet s'inscrit dans celui d'une

« histoire sociale» (Gesellschafsgeschichte) a la fois
|

BCAI 27 =] |
BCAI 27 (2012) Haddad Mahmoud, Heineman Arnim, Meloy John L. et Slim Souad (éds): Towards a Cultural History the Mamluk Era., recensé par A. Le Troadec
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

des élites et des classes populaires, pour laquelle
les études mameloukes offrent des perspectives
prometteuses.

Malgré un travail d’édition pas toujours satis-
faisant (de nombreux auteurs ne citent pas leurs
références avec précision, les citations de sources
primaires ne sont pas vraiment individualisées, etc.),
l'ouvrage reste néanmoins une publication indispen-
sable pour les chercheurs qui s’intéressent a la vie
culturelle et sociale du Bildd al-Sdm mamelouk, dont
le sujet est loin détre épuisé.

Anne Le Troadec
Ifpo - Beyrouth

BCAI 27 Se

BCAI 27 (2012) Haddad Mahmoud, Heineman Arnim, Meloy John L. et Slim Souad (éds): Towards a Cultural History the Mamluk Era., recensé par A. Le Troadec
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

