
	 BCAI 27	 90

III. Histoire

Haddad Mahmoud, Heineman Arnim, 
Meloy John L. et Slim Souad (éds),�
Towards a Cultural History the Mamluk Era.

Würzburg, Ergon (Beiruter Texte und  
Studien 118), 2010. 
ISBN : 978-3899137347

Ce volume est la publication des Actes d’un 
colloque tenu à l’université de Balamand (Liban) 
en 2005 sur le thème « Towards a Cultural History 
of Bilād al-Šām during the Mamluk Era : Prosperity 
or Decline, Tolerance or Preservation ». Nous ne 
pouvons que nous réjouir de la parution d’articles 
consacrés à l’histoire sociale du Bilād al-Šām trop 
souvent négligé dans les études mameloukes, même 
si, comme l’indique le titre, la publication fut élargie 
à l’Égypte.

La première partie de l’ouvrage, et la plus riche 
en contributions, est consacrée à l’interaction entre 
les différentes communautés religieuses présentes 
dans le Bilād al-Šām. Dans les suivantes sont abor-
dés différents champs de la production culturelle 
(arts, historiographie et sciences). La dernière partie 
s’intitule : « Cultural Contexts of Political Practice 
and Social Relations ». L’article de Nielsen, « The Par-
ticipation of Christian and Jews in the Ayyubid and 
Mamluk State : A Historical Reflection », fait le point 
sur l’historiographie de la question des ḏimmī qu’il 
revisite en l’envisageant sous l’angle de la participa-
tion des chrétiens et des juifs, comme communautés 
ou comme individus, dans les structures étatiques. 
L’auteur met en relief l’utilisation des communautés 
par l’État pour maintenir son contrôle, même si 
toutes les communautés pouvaient également être 
victimes de persécutions. D’après l’auteur, c’est le 
climat des croisades, plus que la pression mongole, 
qui fut responsable de la détérioration de la situa-
tion des chrétiens, souvent victimes de restrictions 
à l’époque mamelouke (même si cette tendance ne 
doit pas être exagérée). C’est aussi le point de vue de 
Ray Mouawwad, dans sa contribution consacrée aux 
martyrs chrétiens de la région de Tripoli. S’appuyant 
sur des textes liturgiques syriaques, qui ont jusque là 
peu retenu l’attention des spécialistes, l’auteur revient 
sur quelques cas de martyrs chrétiens : le patriarche 
maronite Gabriel de Ḥǧūlā en 1367, un certain Mār 
Yaʿqūb al-Ḥamatūrī, grec orthodoxe, à Tripoli (année 
inconnue), et Rizqallāh b. Naʿb, un secrétaire grec 
orthodoxe du diwān de Tripoli en 1477. Son étude 
montre la diversité des situations de ces chrétiens, à 
la fois victimes d’un climat général hostile en raison 
de la « guerre virtuelle » entre Francs et Mamelouks 
jusqu’au début du xive siècle, mais également du 
jeu de la compétition sociale (comme dans le cas de 

Rizqallāh, accusé auprès du nā’ib de Tripoli par son ri-
val Ibn Ǧumʿā). Concernant le lien entre les attaques 
franques et les persécutions contre les chrétiens, la 
chronologie mérite d’être établie avec précision et 
les différentes sources réexaminées avec minutie. Ce 
lien fut directement établi par des historiens tardifs 
comme Duwayḥī (m. 1704), mais il a déjà été dé-
montré qu’il a parfois manipulé certains textes (voir 
A. Beydoun, Identité confessionnelle et temps social 
chez les historiens libanais, Beyrouth, 1984, p. 93-94). 
David Thomas revient sur un texte qui a déjà fait 
l’objet d’une publication par ses soins (Brill, 2005), à 
savoir une lettre de défense du christianisme, rédigée 
à Chypre, par un chrétien ayant une bonne connais-
sance de l’arabe, de l’islam syrien et de ses savants, et 
adressée à Ibn Taymiyya en 1316, puis al-Dimašqī en 
1321. Ce texte s’inscrit dans la polémique inaugurée à 
l’époque des croisades par une lettre de l’évêque de Si-
don, Paul d’Antioche (publiée par P. Khoury, Beyrouth, 
1964), retravaillée dans la lettre du chrétien de Chypre. 
À travers l’analyse des arguments utilisés par le rédac-
teur de la lettre, puis de sa réfutation respectivement 
par Ibn Taymiyya et al-Dimašqī, l’auteur conclut sur le 
fait que la tension religieuse était extrême à l’époque 
mamelouke, qualifiée de « misunderstanding », à la 
différence de l’esprit de polémique qui prévalait au 
ixe siècle, où les différents protagonistes partageaient 
un cadre conceptuel commun. La condamnation par 
Ibn Taymiyya des erreurs commises par les chrétiens 
s’étend aux juifs et aux « perpétrateurs de l’apostasie 
et de l’innovation » (p. 22).

La question du statut des minoritaires (ḏimmī ou 
minorités musulmanes) a intéressé trois chercheurs 
libanais : Elias al-Qaṭṭār revient en détail sur les diffé-
rentes expéditions mameloukes dans le Kasrawān en 
se fondant sur les sources déjà étudiées par Laoust (in 
Bulletin du musée de Beyrouth, 1940) et sur lesquelles 
il apporte peu de nouveauté, mis à part quelques 
éléments, également cités par Ray Mouawwad, sur 
l’expédition de 1283, menée en accord avec les Francs 
(voir Ibn ʿ Abd al-Ẓāhir, Tašrīf al-ayyām, p. 47). Selon lui, 
le durcissement de la position à l’encontre des chré-
tiens à l’époque mamelouke était plus une réaction à 
une situation de crise provoquée par les Mongols que 
lié à des considérations religieuses dans le contexte 
des croisades ; Aḥmad Ḥuṭayṭ offre un aperçu de la 
position des coptes dans l’administration mamelouke 
sous al-Nāṣir Muḥammad (tableaux à l’appui) et 
développe l’exemple de Šaraf al-Dīn al-Našū ; enfin 
André Naṣṣār fait le point sur la situation des juifs et 
des chrétiens à Alep et à Damas (quartiers, fonctions 
religieuses, statut social, situation économique) en 
reprenant un large corpus de sources parmi lesquelles 
les sources administratives figurent en bonne place.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Haddad Mahmoud, Heineman Arnim, Meloy John L. et Slim Souad (éds): Towards a Cultural History the Mamluk Era., recensé par A. Le Troadec
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 27	 91

III. Histoire

C’est également dans la perspective d’analyser 
les effets négatifs de la présence mamelouke sur la 
situation des chrétiens qu’est envisagée l’étude de 
Mat Immerzeel et Adeline Jeudy, « Christian Art in 
the Mamluk Period ». Leur corpus, qui se compose 
de fresques et d’icônes situées dans des églises rurales 
au Liban et en Syrie, et de mobilier liturgique pour 
l’Égypte, révèle une difficulté majeure : celui d’attri-
buer une datation précise à ces productions. Toute-
fois les auteurs partent du principe que la plupart 
des fresques datent de l’époque des croisades et qu’il 
y a eu une rupture à l’époque mamelouke. Partant, 
l’état dégradé des peintures murales peut-il être at-
tribué à des destructions de la part des Mamelouks ? 
Les sources ne permettent pas de prouver que ces 
dégradations ont bien été intentionnelles, ni que les 
Mamelouks furent délibérément iconoclastes, même 
si certaines destructions remontent à cette époque 
(la grotte du Prophète Elie à Maʿarrat Saydnāyā). Les 
problèmes méthodologiques inhérents à l’étude des 
productions culturelles sont également abordés par 
Doris Behrens Abouseif dans un court article sur les 
artistes et les artisans et leur ascension sociale à la 
fin de la période.

Les autres contributions consacrées aux champs 
de la production culturelle (artistique et scientifiques) 
s’inscrivent dans une perspective résolument plus op-
timiste à la problématique du déclin culturel. Floréal 
Sanagustin montre que l’essentiel de la codification 
de la médecine prophétique (al-ṭibb al-nabawī) date 
précisément de cette période. George Saliba évalue la 
contribution de la science mamelouke en se fondant 
sur les études dans le domaine de l’astronomie dont il 
fait un paradigme. Textes à l’appui, notamment ceux 
de Mu’ayyad al-Dīn al-ʿUrdī (m. 1266) et d’Ibn al-Šāṭir 
(m. 1375), il parvient à montrer que les savants de 
l’époque mamelouke ont non seulement continué la 
tradition astronomique grecque, mais l’ont dépassée 
en la critiquant, faisant considérablement avancer la 
connaissance dans certains domaines (direction de 
la qibla de n’importe quel point de la Terre, mesure 
du temps, rotation des planètes). Ce faisant, ils ont 
frayé le chemin à l’Europe de la Renaissance et à 
Copernic. Anis Shaya offre une contribution à l’étude 
des fortifications miliaires sur la côte libanaise « entre 
Francs et Mamelouks ». Il montre notamment que la 
construction de la nouvelle ville de Tripoli par le sul-
tan Qalāwūn s’explique par l’existence d’un embryon 
urbain au pied de la citadelle franque.

La question des liens entre pouvoir mamelouk 
et la société locale est abordée par deux auteurs. 
Howayda al-Harithy, en reprenant la méthode 
d’analyse iconologique de Panofsky, s’intéresse aux 
différents niveaux d’interprétation des inscriptions 
monumentales de Tripoli (publiées récemment : 

Al-Bizri (éd.), Arabic Calligraphy in Architecture : 
Islamic Monuments on the City of Tripoli during the 
Mamluk Period, Beyrouth, 1999). Celles-ci, politi-
quement chargées, étaient destinées à être lues, et 
donc opéreraient principalement comme textes. La 
question des liens entre le pouvoir mamelouk et la 
société est également l’enjeu de l’article d’Albrecht 
Fuess « Legends against Arbitrary Abuse : the Rela-
tionship between the Mamluk Military Elite and their 
Arab Subjects ». Se fondant sur les récits mettant en 
scène certains représentants du pouvoir mamelouk 
et la société arabe, l’auteur montre que le pouvoir 
mamelouk et sa collaboration avec les ʿulamā’ lais-
saient parfois sans défense les populations, qui se 
retrouvaient victimes de certains abus. Les révoltes, 
manifestation de « ritual of hate », étaient alors une 
soupape de sécurité autorisée par le régime. Certains 
gouverneurs, comme le nā’ib de Tripoli Asandamur 
al-Kurǧī prenant partie contre ses mamelouks pour 
la population, faisaient figure d’exception, les Ma-
melouks étant le plus souvent perçus comme des 
hors-la-loi (voir le jugement d’Ibn Khaldoun, Le 
voyage d’Occident et d’Orient, Paris, 1980, p. 153-154). 
Elias Abdelsalam propose une étude des profils des 
muḥtasib, montrant l’évolution du milieu juridico-
légal vers des profils plus administratifs. Enfin, un 
court article d’Aliya Saidi évoque les liens entre la 
polygamie et la maladie mentale d’après quelques 
notices du Ḍawʿ al-Lāmiʿ d’al-Saḫāwī (fin du xve s).

Deux auteurs s’intéressent à l’historiographie : 
d’après Antoine Doumit, alors que d’autres sciences 
étaient en déclin (ce qui n’est pas confirmé dans le 
domaine scientifique et médical), l’historiographie 
était en plein épanouissement (izdihār). Pour l’au-
teur, cela tient en partie au fait que les historiens 
appartenaient au milieu des administrateurs de 
l’État. Al-Maqrīzī a renouvelé l’écriture de l’histoire, 
faisant preuve de créativité (ibdāʿ), tant dans la 
forme que dans le contenu, ce que l’auteur montre 
dans l’article. Toutefois, sans renier le caractère ex-
ceptionnel de son œuvre, certains aspects figurent 
déjà chez d’autres historiens mamelouks. D’autre 
part, de nombreux exemples cités dans l’article 
(prise d’Acre par Qalāwūn, destitution de Tankiz 
par al-Nāṣir Muḥammad, etc.) se réfèrent à des 
périodes pour lesquelles al-Maqrīzī s’est appuyé sur 
des sources plus anciennes. Or, aucune réflexion 
n’est menée sur son utilisation des sources (voir 
Amitai, Mamluk Studies Review, 2003 et surtout les 
importants travaux « d’archéologie du savoir » me-
nés par Frédéric Bauden, intitulés Maqriziana). Axel 
Havemann revient sur les apports de la chronique 
d’Ibn Iyās, Badā ‘īʿ al-zuhūr pour écrire l’histoire 
des marginaux. Son projet s’inscrit dans celui d’une 
« histoire sociale » (Gesellschafsgeschichte) à la fois 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Haddad Mahmoud, Heineman Arnim, Meloy John L. et Slim Souad (éds): Towards a Cultural History the Mamluk Era., recensé par A. Le Troadec
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 27	 92

III. Histoire

des élites et des classes populaires, pour laquelle 
les études mameloukes offrent des perspectives 
prometteuses.

Malgré un travail d’édition pas toujours satis-
faisant (de nombreux auteurs ne citent pas leurs 
références avec précision, les citations de sources 
primaires ne sont pas vraiment individualisées, etc.), 
l’ouvrage reste néanmoins une publication indispen-
sable pour les chercheurs qui s’intéressent à la vie 
culturelle et sociale du Bilād al-Šām mamelouk, dont 
le sujet est loin d’être épuisé. 

Anne Le Troadec 
Ifpo - Beyrouth

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Haddad Mahmoud, Heineman Arnim, Meloy John L. et Slim Souad (éds): Towards a Cultural History the Mamluk Era., recensé par A. Le Troadec
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

