| I1l. HisTOIRE |

DuURAND-GUEDY David,
Iranian Elites and Turkish Rulers.
A History of Isfahan in the Saljiiq Period.

London and New York, Routledge (Studies in
the History of Iran and Turkey), 2010, 435 p.
ISBN: 978-0415457101

Dans son Foreword a cet important volume
(p. xu-xu), Jiirgen Paul note que « Much of the recent
research on the local history of pre-Mongol Iran has
been undertaken on the cities of Khorasan», une
étude sur Isfahan est donc justifiée et il faut dire que
ce déplacement de perspective méne a une nouvelle
considération plus générale de I'histoire des Seldjou-
gides a laquelle devront faire référence les chercheurs
dans le futur. Les trois raisons fournies par l'auteur
pour justifier son ouvrage sont toutes valables: 1)
Isfahan est une ville antagoniste de Nishapur pour
ses dimensions. Les deux villes donc représentent les
plus grands agglomérats urbains de Iépoque seld-
jougide; 2) les études sur les villes, et en particulier
celles sur Isfahan, n'ont pas considéré le « social space
within which power relations were played out »; 3)
la richesse des sources a été généralement négligée
par les chercheurs. David Durand-Guédy aborde
doncavant tout ce dernier point (p. 4-19) et propose
un riche panorama des témoignages historiques: il
regrette I'absence de matériaux tels que ceux utilisés
par Bulliet dans son The Patricians of Nishapur, mais
il souligne I'importance du corpus des tabaqdt qui
offre de nombreuses indications biographiques. Les
chroniques seldjougides occupent une place impor-
tante, et trés appréciable est I'inclusion des sources
littéraires et poétiques, en particulier les gasidas.
Dans un paragraphe a part, Durand-Guédy signale
les témoignages archéologiques, épigraphiques et
numismatiques qu'il tient en considération tout au
long du volume.

Dans le chapitre Identity (p.23-52) qui est in-
clus dans la premiere partie du livre (The Disputed
Capital), Durand-Guédy introduit une question
fondamentale: suivant I'analyse de Bert Fragner qui
renversait une sorte de convention en niant juste-
ment la « perception » d’'un « Iranian territory » dans
le caliphat abbaside, il souligne la dichotomie entre
une région orientale et une région occidentale ou
Isfahan joue le role de centre gravitant vers l'ouest,
connoté par une « ‘Iragiidentity » (p. 33). Ce déplace-
ment vers l'occident et en particulier vers le ‘Irag, est
amplementjustifié par Durand-Guédy: la diffusion a
Isfahan du madhab hanbalite et surtout le choix de
I'arabe comme « the sole language of culture » sont
des arguments fondamentaux. Ce dernier aspect

distingue nettement Isfahan et l'occident persan du
|

Khorasan. En effet, ce chapitre démantele certains
théorémes «iranocentriques» mdris surtout dans
I'historiographie moderne. On pourra ajouter qu'une
discussion importante dans ce sens — un véritable
complément au livre de Durand-Guédy de ce point
de vue — est représentée par un récent volume de
Setrag Manoukian cette fois-ci consacré a la ville de
Chiraz en des époques bien plus récentes (Setrag
Manoukian, City of Knowledge in Twentieth Century
Iran. Shiraz, History and Poetry, London and New
York, Routledge, 2012), en particulier p. 14-22 ou
Manoukian analyse la perception d’'une idée de ‘Irag-i
‘agam, aux xix® et xx© siecles.

Dans le chapitre The ‘Second Baghdad’ (p. 44-
52), Durand-Guédy aborde le lien des Isfahanis a
leur ville en soulignant que ce « strong sense of local
attachment » dérivait de nombreux facteurs: en
premier lieu I'importance d’Isfahan comme ville de
transmission du savoir islamique. Le caractére supé-
rieur d’Isfahan est amplifié par un texte apologétique
de ‘Abd Allah b. Ahmad al-Khazin, mentionné dans
le Kitab Mahadsin Isfahan de Mafarrikhi. Ce dernier
ouvrage est une des sources principales adoptées par
le chercheur. Cette excellence implique une rivalité
«naturelle » avec Bagdad déja perceptible a I'époque
abbaside avec une sorte de conflit chauviniste entre
les deux villes qui s'exprime bien dans les munaziras
de I'époque. Le fait d'étre dans le méme « ‘Iraqi space »
(p. 50) provoque des réactions trés violentes, qui dé-
passent les rivalités avec d'autres villes, notamment
Bukhara ou Hamadhan.

Pour les conquétes ghaznavide et seldjouqgide du
royaume Kakuyide (Part 2, Conquest, p. 53-74), dans
les turbulentes années qui vont de 1029 a 1050, I'au-
teur note que les Kakuyides surent certainement se
défendre, soit en faisant usage de diplomatie, soit par
des réactions militaires, soit enfin avec leurs moyens
économiques, mais surtout grace au soutien de la
population locale. Mas‘id b. Mahmad de Ghazna fut
durement battu et méme Toghril Beg dut attendre
douze mois pour entrer dans la ville a cause de la
forte opposition de ses habitants. Les Seldjougides
qui avaient été considérés comme des « sauveurs »
a Nishapur et a Rayy, sont vus par les habitants
d’lsfahan comme des usurpateurs. Il faut ajouter que
I'aversion de la population locale pour les éléments
turcomans n'était pas nouvelle. Toutefois la conquéte
finale de la ville en 1051 par les Seldjougides révele
la puissance militaire de ces derniers et comme le dit
Durand-Guédy «it also to some degree sealed the
victory of eastern Iran over western Iran ». Il conteste
en tout cas 'usage du terme « capital of the Saljaqgs »,
si frecquemment employé par les chercheurs, au début
du suivant chapitre (3. Capital, p.75-101).

BCAI 27 77 |

BCAI 27 (2012) Durand-Guédy David: Iranian Elites and Turkish Rulers. A History of Isfahan in the Saljlq Period., recensé par M. Bernardini
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisTOIRE |

LAuteur note la grande différence dans les rap-
ports avec la ville des deux premiers sultans (Toghril
Beg et Alp Arslan), puis de Malikshah. Les deux pre-
miers sultans étaient absents de la ville a cause de
I'engagement militaire dans I'expansion seldjouquide,
ce qui n'est pas le cas de Malikshah. A son époque la
ville connait un remarquable développement urbain
et surtout les batiments royaux ont un poids parti-
culier, c’est le cas du Shahdiz, construit au prix de
2200000 dinars si l'on accepte le témoignage de Sibt
Ibn al-Gawzi, toutefois beaucoup d’éléments laissent
penser que le sultan résidait encore a I'époque de
Malikshah dans un campement militaire (mu‘askar,
‘askar), en dehors de l'enceinte urbaine.

La deuxieme partie du volume est consacrée a la
naissance d’une nouvelle société a I'époque seldjou-
qgide (Part 2. The Reshaping of a Local Society, p. 105-
204). Dans cette partie I'auteur met en garde contre
toute simplification: les sources historiques telles que
le Saljignama de Zahir Nishapiri, ainsi que le Kamil
fi ta’rih d’Ibn al-Athir, exaltent I'¢poque des Grands
Seldjougides bien qu’elles ne soient pas obligées de le
faire. Durand-Guédy invite a réfléchir sur le fait que
« The Saljuq state bore the imprints of its Khurasani
origins» (p. 106). Que signifie ce postulat ? Avant tout,
l'auteur note que I'héritage ghaznavide fut substantiel
dans I'établissement de I'administration seldjougqide.
Toutefois, dans I’établissement d’'un gouverneur
seldjougide a Isfahan, d'autres facteurs eurent une
importance particuliere: la nomination d’AbQ’l-Fath
Muzaffar Nishapiiri, déja au service des Ghaznavides a
Nishapur, impliqua une restauration systématique de
I'état de la ville apres une longue période de conflits
et la nécessité de lui rendre sa prospérité économique.
Une tache que le nouveau gouverneur semble avoir
accomplie au mieux: Jarjani et Nasir-i Khusraw
décrivent la prospérité économique et la stireté des
commerces. Abl'l-Fath Muzaffar Nishapuri gouverna
la ville jusqu'en 456/1063. A la chute mystérieuse
de ce personnage, suivit une période d'incertitude
dans laquelle 'administration s’avéra dure, surtout
en matiére de pression fiscale. Selon David Durand-
Guédy, les agents fiscaux n'ont pas agi de maniere
injuste, les dysfonctionnements dans la collecte
des taxes sont plutét le fait de « the ‘ill-conduct’ of
local authorities sometimes had more fundamental
causes. Alp Arlan’s reign represents the point when
the Saljaq regime sought to free itself from the Tiirk-
mens by establishing a professional army made up of
slaves and mercenaries ». Un ministre formé chez les
Ghaznavides, Nizam al-Mulk, va changer les choses.
Les fonctionnaires d’Isfahan sont dans une position
subordonnée par rapport a lui qui représente I'épo-
gée du systeme « khorasanien ».

Le systeme népotiste de Nizam al-Mulk est am-
plement analysé par Durand-Guédy: son fils Fakhr al-
Mulk est le gouverneur d’Isfahan, un autre Mu‘ayyad
al-Mulk aura une position apres la mort de son peére.
Nizam al-Mulk a aussi le contréle complet de la per-
ception des impots a Isfahan. Lauteur souligne que
ce puissant vizir ne fut pas le promoteur d’'un usage
extensif de l'igta’, qu'il limita en particulier dans la
région d’Isfahan; ainsi la régulation de l'arbitre fiscal
dans la région doit étre lu en fonction de son pouvoir
personnel: paraphrasant Elyahu Ashtor, Durand-
Guédy souligne que « it was not riches that gave man
power, but the position that made him wealthy’» et
il ajoute: « Nizam al-Mulk [...] had nothing to gain
by seeing the people of Isfahan oppressed » (p. 121).
D’autre part, le systéme établi par ce vizir allait bien
au-dela de la ville d’Isfahan et devint un paradigme.
On pourra ajouter ici un aspect qui mériterait un sup-
plément d’'analyse: dans son programme de réformes
le Khan mongol Ghazan fit usage certainement des
réformes de Nizam al-Mulk. En effet, I'analyse des
données tirées de Rashid al-Din pourraient fournir
des informations a posteriori sur le systeme d’exploi-
tation des terres et sur les taxes instaurées par Nizam
al-Mulk. Il est dommage que dans un brillant travail
sur les réformes de Ghazan, de Osman G. Ozgudenli
(Gazdn Han ve Reformlar, Istanbul, 2009), cet aspect
ne soit pas considéré. A Isfahan, la madrasa fut un
«key instrument in Nizam al-Mulk political strategy »
(p. 123). Ce sujet abondamment traité dans le passé,
par exemple par Georges Makdisi, réapparait ici sous
une nouvelle lumiére qui prend en considération
I'importance du waqf comme source de financement
de ces institutions en confirmant l'idée de Makdisi
d’un usage « politique » des madrasas aussi a Isfahan
comme dans le Khorasan et a Baghdad. D'autre part,
dans le chapitre consacré au Clientelism on a grand
scale (p. 126-129), Durand-Guédy confirme aussi le
controle du vizir d'autres institutions, telles que les
khangqadh soufies et la magistrature de la ville qui est
contrélée grace a la «générosité» proverbiale du
ministre.

Le systeme seldjougide ne manque pas d'oppo-
sition a Isfahan: bien que difficiles a découvrir dans
les sources contemporaines, les traces d'une certaine
hostilité peuvent étre lues entre les lignes de certaines
sources. Durand-Guédy se pose par exemple la
question de savoir si le mu‘tazilite Mafarrihi, auteur
du Mahasin Isfahan, fut un allié ou un ennemi. Bien
que dans une écriture masquant toute référence
négative, Mafarrihi ne semble montrer aucune
hostilité envers le ministre. Durand-Guédy s’attarde
a expliquer le fait que les mu'tazilites ne furent pas
entravés a I'époque seldjouqgide. Différente est la
situation des hanbalites qui ont perdu a I'époque

BCAI 27 78
BCAI 27 (2012) Durand-Guédy David: Iranian Elites and Turkish Rulers. A History of Isfahan in the Saljlq Period., recensé par M. Bernardini
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisTOIRE |

seldjougide le controle sur la Mosquée du Vendredi,
mais préservent une large faveur populaire. Leur
opposition traditionaliste au systeme seldjougide et
leur soutien du calife justifient I'hostilité de Nizam
al-Mulk. Toutefois les hanbalites restérent passifs
a Isfahan: dans cette ville il nétaient pas soutenus
par le calife et étaient strictement contrdlés par
le vizir. Quant aux ismailites, leur opposition était
totale et augmenta a Isfahan pendant le regne de
Malikshah. Nizam al-Mulk recourut a leur encontre
ades simplifications « historiographiques » dans son
Siyar al-muliik en les rapprochant de Mazdak et des
Khurramdinis, mais l'opposition violente qui aboutit
aux positions de Hasan al-Sabbah et a un véritable
saut de qualité dans la prédication des ismailites a la
fin de la vie de Nizam al-Mulk, n’eut pas de soutien
populaire a Isfahan (p. 152).

En tout cas le changement marqué par les
ismailites détermina aussi ce que Durand-Guédy
appelle « Civil War» dans un chapitre riche de
descriptions d’événements (p. 153-181). Ce chan-
gement fut le produit d’'une évolution de la société
d’Isfahan:le meurtre de Nizam al-Mulk (10 ramadan
485/14 octobre 1092), suivi de la mort de Malikshah
(10 shawwal 485/18 novembre 1092) menérent a un
conflit généralisé ou le parti de Nizam al-Mulk joua
un réle fondamental et la ville d’Isfahan maintint son
role de centre de I'Empire. La victoire de Berk Yaruq
et lareconquéte de la ville n'empécherent pas qu'elle
devint le centre principal de l'activité des ismailites
qui la percevaient comme un centre stratégique
fondamental, ainsi que le faisait le nouveau sultan.
La propagande ismailite adressée a la ville d’Isfahan
fut accompagnée par l'attaque systématique aux
symboles du pouvoir seldjougide et par une activité
de propagande qui permit aux partisans d’'lbn ‘Attash
de gagner de nombreux nouveaux éléments dans la
ville. La conquéte de la forteresse de Shahdiz et de
celle de Khan Lanjan permettaient aux ismailites
de «taking advantage of the collapse of Saljaq au-
thority » (p. 163). Cette situation porta les notables
sunnites a s'abstraire des anciens conflits internes en
faisant émerger ces notables « Khujandis » qui auront
ensuite un poids important.

Dans ce cadre, un épisode crucial est repré-
senté selon Durand-Guédy par le choix des habitants
d’Isfahan de ne pas ouvrir les portes a Berk Yaruq
en 492/1099, un épisode négligé généralement par
les historiens. Lauteur indique trois raisons du refus
(p. 163-164): en premier, un siege dramatique de la
part de son adversaire Muhammad b. Malikshah au-
raitimposé de grandes souffrances aux habitants; en
deuxiéme lieu, les grandes familles de la ville avaient
constaté l'incapacité de Berk Yaruq a contrecarrer

I'activité ismailite. On soupgonna qu'il les soutenait,
|

ce qui engendra la préoccupation des « Khurasanis »
d’Isfahan. La troisiéme raison était de type politique:
les «Sunni Networks» d’lIsfahan voulaient une res-
tauration de l'ordre a Isfahan et I'Etat de Berk Yaruq
leur semblait trop faible pour cette exigence. Cest
ainsi que Muhammad b. Malikshah put entrer a
Isfahan et restaurer Mu‘ayyid al-Mulk dans la po-
sition de vizir. Le réegne de Muhammad s'avéra en
tout cas peu important pour Isfahan, qui resta dans
les mains des notables locaux. A cette époque, Abl
[-Qasim Mas'td b. Muhammad al-Khujandi se fait
le promoteur de ce que Durand-Guédy appelle un
«pogrom » anti-ismailite (p. 168-170). Cet épisode,
mis généralement sur le compte de Berk Yaruq par
les chercheurs (Hodgson, Daftary et Lewis), est at-
tribué par l'auteur a Muhammad b. Malikshah, car
la ville était encore a cette époque (494/1101) sous
le contréle de son shihna, bien que les Turcs dans la
ville n"aient pas pris part au pogrom. Muhammad va
partir de la ville quelques mois apres et quand Berk
Yarugq reprit la ville en 497/1104 sans chasser les is-
mailites du Shahdiz, il dut s'acharner sur les notables
locaux qui a leur tour furent libérés par I'annonce de
samort I'année suivante. Le retour de Muhammad a
Isfahan fut salué comme un retour a l'ordre, Durand-
Guédy invite a ne pas avoir trop confiance dans les
sources l'exaltant comme celui qui sopposa le plus
fierementaux ismailites de Shahdiz. En effet ce choix
fut pagmatique et ne manqua pas de rencontrer des
opposition dans son armée: certains émirs ayant des
collusions avec les ismailites. Encore une fois, ce fut
I'élite sunnite qui joua le réle principal: elle finanga
I'entreprise et mit a disposition des milices urbaines.
Les opposants sunnites mirent fin a la propagande
ismailite et, finalement, empécherent que le conflit
soit négocié de maniére pacifique, une solution
vers laquelle penchait Muhammad. La conquéte
du Shahdiz, suivie de la cruelle exécution d’Ahmad
b. ‘Attash peut étre considérée comme leur succes.
Dans le chapitre Consolidation (p. 182-204),
Durand-Guédy illustre une période de prospérité
qui dura une vingtaine d’'années et se perpétua, mal-
gré la mort de Muhammad b. Malikshah, jusqu’en
511/1118 et la nouvelle position politique acquise
par Sanjar qui avait élu sa capitale a Marv. Lauteur
décrit le grand développement urbain et donne la
liste des principaux monuments construits dans
cette ville qui devint aussi la destination de nombreux
poetes. Extrémement intéressante est I'histoire de
I'édition du manuscrit complet du Siyar al-muliik de
Nizam al-Mulk et son impact sur l'esprit du sultan
Muhammad. Cette exaltation posthume aurait été
la conséquence d’'une conscience de la valeur des
Khorasaniens, vertueux et orthodoxes, vis-a-vis des
habitants de I'lrak (Gibal) « hérétiques et hypocrites ».

BCAI 27 79
BCAI 27 (2012) Durand-Guédy David: Iranian Elites and Turkish Rulers. A History of Isfahan in the Saljlq Period., recensé par M. Bernardini
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisTOIRE |

Si l'on considére I'influence dans la jeunesse qu’avait
eue Mu‘ayyad al-Mulk sur Muhammad et ensuite
I'importance dans sa vie de ‘Ubayd Allah al-Khatibi
et celle des Khujandi dans les politiques de la ville,
on aura une idée ultérieure du succeés de Iélément
khorasanien a Isfahan. Le changement de ce systeme
vers 502/1108, commencé avec l'exécution de ‘Ubayd
Allah al-Khatibi conduit rapidement a une nouvelle
phase (A Change of Course, p. 194-196) avec une
«chasse aux sorciéres » (witch-hunt) des Khorasanis
qui aura deux conséquences principales: en premier
lieu, le sultan et les Turcs devinrent les protagonistes
de la guerre contre les ismailites, en second lieu, les
secrétaires du Gibal gagnérent du terrain a la cour
et finirent par étre la majorité de 1107 a 1131. lls
formerent ainsi deux partis, I'un composé par les
Khujandis, shafi‘ites et héritiers de la ligne politique
de Nizam al-Mulk, l'autre composé par la famille
des Sa'ids, originaire de Bukhara et strictement lié
aux Khatibis. La nomination des Sa‘ids comme gddi
a la cour montre qu'un parti hanafite avait émergé.
Les deux écoles doctriales se combattirent via la
construction de madrasas et d’autres batiments
religieux, tandis que la Mosquée du Vendredi devint
l'objet d’'une dispute entre les deux madhabs. En
515/1121, elle sera ravagée par un incendie derriére
lequel Durand-Guédy voit les tensions qui s'étaient
développées a Isfahan, plutot que la responsabilité
souvent attribuée aux ismailites.

La troisieme partie du livre consacrée aux Tur-
kish Emirs and Iranian Elites Face to Face (p. 205-297)
analyse avant tout les événements qui se déroulerent
apres la mort de Muhammad b. Malikshah et la
montée au pouvoir de Sanjar. C'est la derniere tur-
bulente phase de I'histoire des seldjouqides. Isfahan
va perdre son role central, soit pour le déplacement
du pouvoir au Khorasan, soit encore pour I'impor-
tance que Hamadhan prendra progressivement
dans le Gibal en diminuant celle de Isfahan méme
dans Iétat subalterne de Mahmid b. Muhammad.
Les «Lesser Saljigs», c’est-a-dire les Seldjouqides
d’lIrak, maintinrent le titre de la ville de dar al-saltana,
ainsi que Baghdad maintenait celui de dar al-hilafa.
Mais a partir du régne de Mahmiid b. Malikshah le
Gibal entra dans un état de conflit endémique, il
fut l'objet de pillages et des attaques des Ghuzz qui
provoqueérent des ravages dans la région et encore
plus brutaux furent les Khwarazmshahs. Cet état
conflictuel se perpétua jusqua l'invasion mongole,
auquel s'ajoute le conflit interne entre shafi‘ites et
hanafites, les premiers controlant la riydgsa dans la
ville, les deuxiemes soutenant les Turcs. Ces derniers
conflits appelés fitnas dans les sources de époque
aboutirent souvent a des confrontations violentes
|(542/1 147;581/1186).

C'est dans cette société turbulente que les auto-
rités locales exercérent un pouvoir tyrannique sur la
ville en faisant un usage despotique et arbitraire des
revenus fiscaux avec un déclin économique consé-
quent qui porta a une grande famine en 532/1137-
1138 et autres fléaux, tel le choléra. Durand-Guédy
s'attarde sur le role des Khujandis et des S3'ids et du
pouvoir qu'ils maintinrent dans la ville (9. The Power
of the Notables, p. 230-255), avec leurs « networks »
d’alliances dans la ville et en dehors delle, jusqu’a
Mossoul capitale de I'Etat des Zangids. Ils vont
exercer un pouvoir qui perdurera apres la mort de
Mahmad b. Muhammad (m. 535/1131; p. 256: dans
le texte Mas'ad b. Muhammad ?), quand, soutenu par
Sanjar, Toghril b. Muhammad (m. 529/1134) devint
le seigneur d’Isfahan et ensuite avec les regnes de
Mas'ad b. Muhammad (m. 547/1152). Cette phase
historique complexe est caractérisée par différents
conflits, dans le Fars, puis a Baghdad apres la mort
de Mas‘ad b. Muhammad ol encore une fois les
Khujandis furent impliqués. Apres la mort de Sanjar,
les Eldigiizides, proquerent une nouvelle fitna entre
les shafi‘ites et les autres communautés réligieuses
d’lsfahan pour affaiblir les Khujandi. Ces derniers
établirent avec eux un modus vivendi qui leur permit
de survivre. Par la suite, ils soutiendront la révolte
de Toghril b. Arslan contre les Eldigilizides de Qizil
Arslan en 583/1187, mobilisant des milices urbaines
et toucherent, selon Durand-Guédy, I'apex de leur
pouvoir (583/1187-585/1189).

Toutefois, en 585/1189, Qizil Arslan s'empara
une nouvelle fois Isfahan et fit exécuter tous ceux qui
avaient soutenu la révolte. La situation se compliqua
au moment de l'arrivée des Khwarazmshahs de Tekish
(590/1194). C'était le tour des S@'ids auxquels Du-
rand-Guédy consacre le onziéme chapitre (11. The Era
of the Sd'ids, pp. 281-297). Tandis que Tekish confir-
mait le r6le de Hamadhan comme capitale de I'lran
occidental, les $a‘ids furent ses principaux intermé-
diaires entre lui et la population d’Isfahan, apres que
le ra’s Muhammad b. ‘Abd al-Latif al-Khujandi était
parti en exil a Baghdad. Le role de ra’is semblerait
avoir été acquis par Aba I-'Ala’ Sa'id (600/1203-1204),
bien qu’il dtit bientét abandonner la ville et fat tué
par les shafi‘ites. Entre-temps les Khujandis s'étaient
adressés aux puissants atabeg salghurides du Fars.

Les Mongols étaient aux portes et quant ils
arriverent en Iran la défaite catastrophique des
Khwarazmshahs fut saluée par les Khujandis comme
une chance, mais ils appuyérent Galal al-Din Mang-
birni au moment de I'attaque mongole a Isfahan qui
se termina avec leur défaite et un carnage particulie-
rement féroce des prisonniers. La ville sera conquise
en 633/1235-1236. Les shafi‘ites qui s‘étaient accordés

avec «les Tatars » leur ouvrirent les portes de la ville.
|

| BCAI 27 80

BCAI 27 (2012) Durand-Guédy David: Iranian Elites and Turkish Rulers. A History of Isfahan in the Saljlq Period., recensé par M. Bernardini
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

IIs profiterent de l'occasion pour tuer différents hana-
fites. Des que les Mongols arriverent dans la ville, ils

ne tinrent en aucune considération l'accord avec les

shafi‘ites qu'ils persécutérent a I'instar des hanafites

et du reste de la population. Isfahan devint un tiimen

de 'Empire mongol.

Apres des conclusions qui résument le texte,
le volume se termine par six précieux appendices
(A.Chronology of Isfahan from 420/1029 until
633/1235-1236, p. 303-307, une riche chronologie
qui aurait été plus utile peut-étre avec les dates de
mort des différents souverains, bien que celles-ci
soient rapportées dans les arbres généalogiques de
I'appendice B. The Actors of the History of Isfahan
from 420/1029 to 633/1235-6 (Buiyids and Kakuyids,
Seldjougqides, Eldiglizides, Khwarazmshahs, «local
actors in Isfahan », les Ibn Mandas, les Khujandis,
les Khatibis, les Alths, p. 308-310); C. Books Dedi-
cated to Isfahan before the Mongol Period, une tres
utile liste des sources, p. 317-318; D. Presence of the
Great Saljiuq Sultans in Isfahdn; E. The Governors of
Isfahan after the Time of the Great Saljigs, p. 324-329;
F. Original Texts of the Extracts, p. 330-378).

D'un point de vue général, ce livre confirme aussi
la dichotomie historiographique récurrente entre
Persans et envahisseurs étrangers turco-mongols
qui avait caractérisé un autre volume cette fois-ci de
Jean Aubin, consacré a I'¢poque mongole, qui avait
d’autre part un titre semblable (Emirs mongols et
vizirs persans dans les remous de lacculturation, Paris
1995). L'étude de ce dualisme dans I'histoire iranienne
mériterait dans le futur une analyse densemble de
type plus théorique, ce qui peut se faire seulement
quand on a de solides bases telles que celles fournies
dans ce volume.

Michele Bernardini
Universita di Napoli, « L'Orientale »

BCAI 27 8l

BCAI 27 (2012) Durand-Guédy David: Iranian Elites and Turkish Rulers. A History of Isfahan in the Saljlq Period., recensé par M. Bernardini
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

