
	 BCAI 27	 77

III. Histoire

Durand-Guédy David,�
Iranian Elites and Turkish Rulers.  
A History of Iṣfahān in the Saljūq Period.

London and New York, Routledge (Studies in 
the History of Iran and Turkey), 2010, 435 p. 
ISBN : 978-0415457101

Dans son Foreword à cet important volume 
(p. xii-xiii), Jürgen Paul note que « Much of the recent 
research on the local history of pre-Mongol Iran has 
been undertaken on the cities of Khorāsān », une 
étude sur Iṣfahān est donc justifiée et il faut dire que 
ce déplacement de perspective mène à une nouvelle 
considération plus générale de l’histoire des Seldjou-
qides à laquelle devront faire référence les chercheurs 
dans le futur. Les trois raisons fournies par l’auteur 
pour justifier son ouvrage sont toutes valables : 1) 
Iṣfahān est une ville antagoniste de Nishāpūr pour 
ses dimensions. Les deux villes donc représentent les 
plus grands agglomérats urbains de l’époque seld-
jouqide ; 2) les études sur les villes, et en particulier 
celles sur Iṣfahān, n’ont pas considéré le « social space 
within which power relations were played out » ; 3) 
la richesse des sources a été généralement négligée 
par les chercheurs. David Durand-Guédy aborde 
donc avant tout ce dernier point (p. 4-19) et propose 
un riche panorama des témoignages historiques : il 
regrette l’absence de matériaux tels que ceux utilisés 
par Bulliet dans son The Patricians of Nishapur, mais 
il souligne l’importance du corpus des ṭabaqāt qui 
offre de nombreuses indications biographiques. Les 
chroniques seldjouqides occupent une place impor-
tante, et très appréciable est l’inclusion des sources 
littéraires et poétiques, en particulier les qaṣīdas. 
Dans un paragraphe à part, Durand-Guédy signale 
les témoignages archéologiques, épigraphiques et 
numismatiques qu’il tient en considération tout au 
long du volume.

Dans le chapitre Identity (p. 23-52) qui est in-
clus dans la première partie du livre (The Disputed 
Capital), Durand-Guédy introduit une question 
fondamentale : suivant l’analyse de Bert Fragner qui 
renversait une sorte de convention en niant juste-
ment la « perception » d’un « Iranian territory » dans 
le caliphat abbaside, il souligne la dichotomie entre 
une région orientale et une région occidentale où 
Iṣfahān joue le rôle de centre gravitant vers l’ouest, 
connoté par une « ‘Irāqī identity » (p. 33). Ce déplace-
ment vers l’occident et en particulier vers le ‘Irāq, est 
amplement justifié par Durand-Guédy : la diffusion à 
Iṣfahān du maḏhab hanbalite et surtout le choix de 
l’arabe comme « the sole language of culture » sont 
des arguments fondamentaux. Ce dernier aspect 
distingue nettement Iṣfahān et l’occident persan du 

Khorāsān. En effet, ce chapitre démantèle certains 
théorèmes « iranocentriques » mûris surtout dans 
l’historiographie moderne. On pourra ajouter qu’une 
discussion importante dans ce sens – un véritable 
complément au livre de Durand-Guédy de ce point 
de vue – est représentée par un récent volume de 
Setrag Manoukian cette fois-ci consacré à la ville de 
Chiraz en des époques bien plus récentes (Setrag 
Manoukian, City of Knowledge in Twentieth Century 
Iran. Shiraz, History and Poetry, London and New 
York, Routledge, 2012), en particulier p. 14-22 où 
Manoukian analyse la perception d’une idée de ‘Irāq-i 
‘aǧam, aux xixe et xxe siècles.

Dans le chapitre The ‘Second Baghdad’ (p. 44-
52), Durand-Guédy aborde le lien des Iṣfahānīs à 
leur ville en soulignant que ce « strong sense of local 
attachment » dérivait de nombreux facteurs : en 
premier lieu l’importance d’Iṣfahān comme ville de 
transmission du savoir islamique. Le caractère supé-
rieur d’Iṣfahān est amplifié par un texte apologétique 
de ‘Abd Allāh b. Aḥmad al-Khāzin, mentionné dans 
le Kitāb Maḥāsin Iṣfahān de Māfarrūkhī. Ce dernier 
ouvrage est une des sources principales adoptées par 
le chercheur. Cette excellence implique une rivalité 
« naturelle » avec Bagdad déjà perceptible à l’époque 
abbaside avec une sorte de conflit chauviniste entre 
les deux villes qui s’exprime bien dans les munāẓiras 
de l’époque. Le fait d’être dans le même « ‘Irāqi space » 
(p. 50) provoque des réactions très violentes, qui dé-
passent les rivalités avec d’autres villes, notamment 
Bukhara ou Hamadhan.

Pour les conquêtes ghaznavide et seldjouqide du 
royaume Kakuyide (Part 2, Conquest, p. 53-74), dans 
les turbulentes années qui vont de 1029 à 1050, l’au-
teur note que les Kakuyides surent certainement se 
défendre, soit en faisant usage de diplomatie, soit par 
des réactions militaires, soit enfin avec leurs moyens 
économiques, mais surtout grâce au soutien de la 
population locale. Mas‘ūd b. Maḥmūd de Ghazna fut 
durement battu et même Toghril Beg dut attendre 
douze mois pour entrer dans la ville à cause de la 
forte opposition de ses habitants. Les Seldjouqides 
qui avaient été considérés comme des « sauveurs » 
à Nishapur et à Rayy, sont vus par les habitants 
d’Iṣfahān comme des usurpateurs. Il faut ajouter que 
l’aversion de la population locale pour les éléments 
turcomans n’était pas nouvelle. Toutefois la conquête 
finale de la ville en 1051 par les Seldjouqides révèle 
la puissance militaire de ces derniers et comme le dit 
Durand-Guédy « it also to some degree sealed the 
victory of eastern Iran over western Iran ». Il conteste 
en tout cas l’usage du terme « capital of the Saljūqs », 
si fréquemment employé par les chercheurs, au début 
du suivant chapitre (3. Capital,  p. 75-101).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Durand-Guédy David: Iranian Elites and Turkish Rulers. A History of Iṣfahān in the Saljūq Period., recensé par M. Bernardini
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 27	 78

III. Histoire

L’Auteur note la grande différence dans les rap-
ports avec la ville des deux premiers sultans (Toghril 
Beg et Alp Arslan), puis de Malikshāh. Les deux pre-
miers sultans étaient absents de la ville à cause de 
l’engagement militaire dans l’expansion seldjouquide, 
ce qui n’est pas le cas de Malikshāh. À son époque la 
ville connaît un remarquable développement urbain 
et surtout les bâtiments royaux ont un poids parti-
culier, c’est le cas du Shāhdiz, construit au prix de 
2 200 000 dinars si l’on accepte le témoignage de Sibṭ 
Ibn al-Ǧawzī, toutefois beaucoup d’éléments laissent 
penser que le sultan résidait encore à l’époque de 
Malikshāh dans un campement militaire (mu‘askar, 
‘askar), en dehors de l’enceinte urbaine.

La deuxième partie du volume est consacrée à la 
naissance d’une nouvelle société à l’époque seldjou-
qide (Part 2. The Reshaping of a Local Society, p. 105-
204). Dans cette partie l’auteur met en garde contre 
toute simplification : les sources historiques telles que 
le Saljūqnāma de Ẓahīr Nishāpūrī, ainsi que le Kāmil 
fī ta’rīḫ d’Ibn al-Athīr, exaltent l’époque des Grands 
Seldjouqides bien qu’elles ne soient pas obligées de le 
faire. Durand-Guédy invite à réfléchir sur le fait que 
« The Saljūq state bore the imprints of its Khurāsānī 
origins » (p. 106). Que signifie ce postulat ? Avant tout, 
l’auteur note que l’héritage ghaznavide fut substantiel 
dans l’établissement de l’administration seldjouqide. 
Toutefois, dans l’établissement d’un gouverneur 
seldjouqide à Iṣfahān, d’autres facteurs eurent une 
importance particulière : la nomination d’Abū’l-Fatḥ 
Muẓaffar Nishāpūrī, déjà au service des Ghaznavides à 
Nishapur, impliqua une restauration systématique de 
l’état de la ville après une longue période de conflits 
et la nécessité de lui rendre sa prospérité économique. 
Une tâche que le nouveau gouverneur semble avoir 
accomplie au mieux : Jūrjānī et Nāṣir-i Khusraw 
décrivent la prospérité économique et la sûreté des 
commerces. Abū’l-Fatḥ Muẓaffar Nishāpūrī gouverna 
la ville jusqu’en 456/1063. À la chute mystérieuse 
de ce personnage, suivit une période d’incertitude 
dans laquelle l’administration s’avéra dure, surtout 
en matière de pression fiscale. Selon David Durand-
Guédy, les agents fiscaux n’ont pas agi de manière 
injuste, les dysfonctionnements dans la collecte 
des taxes sont plutôt le fait de « the ‘ill-conduct’ of 
local authorities sometimes had more fundamental 
causes. Alp Arlān’s reign represents the point when 
the Saljūq regime sought to free itself from the Türk-
mens by establishing a professional army made up of 
slaves and mercenaries  ». Un ministre formé chez les 
Ghaznavides, Niẓām al-Mulk, va changer les choses. 
Les fonctionnaires d’Iṣfahān sont dans une position 
subordonnée par rapport à lui qui représente l’épo-
gée du système « khorasanien ».

Le système népotiste de Niẓām al-Mulk est am-
plement analysé par Durand-Guédy : son fils Fakhr al-
Mulk est le gouverneur d’Iṣfahān, un autre Mu‘ayyad 
al-Mulk aura une position après la mort de son père. 
Niẓām al-Mulk a aussi le contrôle complet de la per-
ception des impôts à Iṣfahān. L’auteur souligne que 
ce puissant vizir ne fut pas le promoteur d’un usage 
extensif de l’iqṭā‘, qu’il limita en particulier dans la 
région d’Iṣfahān ; ainsi la régulation de l’arbitre fiscal 
dans la région doit être lu en fonction de son pouvoir 
personnel : paraphrasant Elyahu Ashtor, Durand-
Guédy souligne que « it was not riches that gave man 
power, but the position that made him wealthy’ » et 
il ajoute : « Niẓām al-Mulk [...] had nothing to gain 
by seeing the people of Iṣfahān oppressed » (p. 121). 
D’autre part, le système établi par ce vizir allait bien 
au-delà de la ville d’Iṣfahān et devint un paradigme. 
On pourra ajouter ici un aspect qui mériterait un sup-
plément d’analyse : dans son programme de réformes 
le Khan mongol Ghāzān fit usage certainement des 
réformes de Niẓām al-Mulk. En effet, l’analyse des 
données tirées de Rashīd al-Dīn pourraient fournir 
des informations a posteriori sur le système d’exploi-
tation des terres et sur les taxes instaurées par Niẓām 
al-Mulk. Il est dommage que dans un brillant travail 
sur les réformes de Ghāzān, de Osman G. Özgüdenli 
(Gâzân Han ve Reformları, Istanbul, 2009), cet aspect 
ne soit pas considéré. À Iṣfahān, la madrasa fut un 
« key instrument in Niẓām al-Mulk political strategy » 
(p. 123). Ce sujet abondamment traité dans le passé, 
par exemple par Georges Makdisi, réapparaît ici sous 
une nouvelle lumière qui prend en considération 
l’importance du waqf comme source de financement 
de ces institutions en confirmant l’idée de Makdisi 
d’un usage « politique » des madrasas aussi a Iṣfahān 
comme dans le Khorasan et à Baghdād. D’autre part, 
dans le chapitre consacré au Clientelism on a grand 
scale (p. 126-129), Durand-Guédy confirme aussi le 
contrôle du vizir d’autres institutions, telles que les 
khānqāh soufies et la magistrature de la ville qui est 
contrôlée grâce à la « générosité » proverbiale du 
ministre.

Le système seldjouqide ne manque pas d’oppo-
sition à Iṣfahān : bien que difficiles à découvrir dans 
les sources contemporaines, les traces d’une certaine 
hostilité peuvent être lues entre les lignes de certaines 
sources. Durand-Guédy se pose par exemple la 
question de savoir si le mu‘tazilite Māfarrūḫī, auteur 
du Maḥāsin Iṣfahān, fut un allié ou un ennemi. Bien 
que dans une écriture masquant toute référence 
négative, Māfarrūḫī ne semble montrer aucune 
hostilité envers le ministre. Durand-Guédy s’attarde 
à expliquer le fait que les mu‘tazilites ne furent pas 
entravés à l’époque seldjouqide. Différente est la 
situation des hanbalites qui ont perdu à l’époque 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Durand-Guédy David: Iranian Elites and Turkish Rulers. A History of Iṣfahān in the Saljūq Period., recensé par M. Bernardini
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 27	 79

III. Histoire

seldjouqide le contrôle sur la Mosquée du Vendredi, 
mais préservent une large faveur populaire. Leur 
opposition traditionaliste au système seldjouqide et 
leur soutien du calife justifient l’hostilité de Niẓām 
al-Mulk. Toutefois les hanbalites restèrent passifs 
à Iṣfahān : dans cette ville il n’étaient pas soutenus 
par le calife et étaient strictement contrôlés par 
le vizir. Quant aux ismaïlites, leur opposition était 
totale et augmenta à Iṣfahān pendant le règne de 
Malikshāh. Niẓām al-Mulk recourut à leur encontre 
à des simplifications « historiographiques » dans son 
Siyar al-mulūk en les rapprochant de Mazdak et des 
Khurramdinis, mais l’opposition violente qui aboutit 
aux positions de Ḥasan al-Ṣabbāḥ et à un véritable 
saut de qualité dans la prédication des ismaïlites à la 
fin de la vie de Niẓām al-Mulk, n’eut pas de soutien 
populaire à Iṣfahān (p. 152).

En tout cas le changement marqué par les 
ismaïlites détermina aussi ce que Durand-Guédy 
appelle « Civil War » dans un chapitre riche de 
descriptions d’événements (p. 153-181). Ce chan-
gement fut le produit d’une évolution de la société 
d’Iṣfahān : le meurtre de Niẓām al-Mulk (10 ramaḍān 
485/14 octobre 1092), suivi de la mort de Malikshāh 
(10 shawwāl 485/18 novembre 1092) menèrent à un 
conflit généralisé où le parti de Niẓām al-Mulk joua 
un rôle fondamental et la ville d’Iṣfahān maintint son 
rôle de centre de l’Empire. La victoire de Berk Yāruq 
et la reconquête de la ville n’empêchèrent pas qu’elle 
devînt le centre principal de l’activité des ismaïlites 
qui la percevaient comme un centre stratégique 
fondamental, ainsi que le faisait le nouveau sultan. 
La propagande ismaïlite adressée à la ville d’Iṣfahān 
fut accompagnée par l’attaque systématique aux 
symboles du pouvoir seldjouqide et par une activité 
de propagande qui permit aux partisans d’Ibn ‘Aṭṭāsh 
de gagner de nombreux nouveaux éléments dans la 
ville. La conquête de la forteresse de Shāhdiz et de 
celle de Khān Lanjān permettaient aux ismaïlites 
de « taking advantage of the collapse of Saljūq au-
thority » (p. 163). Cette situation porta les notables 
sunnites à s’abstraire des anciens conflits internes en 
faisant émerger ces notables « Khujandīs » qui auront 
ensuite un poids important.

Dans ce cadre, un épisode crucial est repré-
senté selon Durand-Guédy par le choix des habitants 
d’Iṣfahān de ne pas ouvrir les portes à Berk Yāruq 
en 492/1099, un épisode négligé généralement par 
les historiens. L’auteur indique trois raisons du refus 
(p. 163-164) : en premier, un siège dramatique de la 
part de son adversaire Muḥammad b. Malikshāh au-
rait imposé de grandes souffrances aux habitants ; en 
deuxième lieu, les grandes familles de la ville avaient 
constaté l’incapacité de Berk Yāruq à contrecarrer 
l’activité ismaïlite. On soupçonna qu’il les soutenait, 

ce qui engendra la préoccupation des « Khurāsānis » 
d’Iṣfahān. La troisième raison était de type politique : 
les « Sunni Networks » d’Iṣfahān voulaient une res-
tauration de l’ordre à Iṣfahān et l’État de Berk Yāruq 
leur semblait trop faible pour cette exigence. C’est 
ainsi que Muḥammad b. Malikshāh put entrer à 
Iṣfahān et restaurer Mu‘ayyid al-Mulk dans la po-
sition de vizir. Le règne de Muḥammad s’avéra en 
tout cas peu important pour Iṣfahān, qui resta dans 
les mains des notables locaux. À cette époque, Abū 
l-Qāsim Mas‘ūd b. Muḥammad al-Khujandī se fait 
le promoteur de ce que Durand-Guédy appelle un 
« pogrom » anti-ismaïlite (p. 168-170). Cet épisode, 
mis généralement sur le compte de Berk Yāruq par 
les chercheurs (Hodgson, Daftary et Lewis), est at-
tribué par l’auteur à Muḥammad b. Malikshāh, car 
la ville était encore à cette époque (494/1101) sous 
le contrôle de son shiḥna, bien que les Turcs dans la 
ville n’aient pas pris part au pogrom. Muḥammad va 
partir de la ville quelques mois après et quand Berk 
Yāruq reprit la ville en 497/1104 sans chasser les is-
maïlites du Shāhdiz, il dut s’acharner sur les notables 
locaux qui à leur tour furent libérés par l’annonce de 
sa mort l’année suivante. Le retour de Muḥammad à 
Iṣfahān fut salué comme un retour à l’ordre, Durand-
Guédy invite à ne pas avoir trop confiance dans les 
sources l’exaltant comme celui qui s’opposa le plus 
fièrement aux ismaïlites de Shāhdiz. En effet ce choix 
fut pagmatique et ne manqua pas de rencontrer des 
opposition dans son armée : certains émirs ayant des 
collusions avec les ismaïlites. Encore une fois, ce fut 
l’élite sunnite qui joua le rôle principal : elle finança 
l’entreprise et mit à disposition des milices urbaines. 
Les opposants sunnites mirent fin à la propagande 
ismaïlite et, finalement, empêchèrent que le conflit 
soit négocié de manière pacifique, une solution 
vers laquelle penchait Muḥammad. La conquête 
du Shāhdiz, suivie de la cruelle exécution d’Aḥmad 
b. ‘Aṭṭāsh peut être considérée comme leur succès.

Dans le chapitre Consolidation (p. 182-204), 
Durand-Guédy illustre une période de prospérité 
qui dura une vingtaine d’années et se perpétua, mal-
gré la mort de Muḥammad b. Malikshāh, jusqu’en 
511/1118 et la nouvelle position politique acquise 
par Sanjar qui avait élu sa capitale à Marv. L’auteur 
décrit le grand développement urbain et donne la 
liste des principaux monuments construits dans 
cette ville qui devint aussi la destination de nombreux 
poètes. Extrêmement intéressante est l’histoire de 
l’édition du manuscrit complet du Siyar al-mulūk de 
Niẓām al-Mulk et son impact sur l’esprit du sultan 
Muḥammad. Cette exaltation posthume aurait été 
la conséquence d’une conscience de la valeur des 
Khorasaniens, vertueux et orthodoxes, vis-à-vis des 
habitants de l’Irak (Ǧibāl) « hérétiques et hypocrites ». 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Durand-Guédy David: Iranian Elites and Turkish Rulers. A History of Iṣfahān in the Saljūq Period., recensé par M. Bernardini
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 27	 80

III. Histoire

Si l’on considère l’influence dans la jeunesse qu’avait 
eue Mu‘ayyad al-Mulk sur Muḥammad et ensuite 
l’importance dans sa vie de ‘Ubayd Allāh al-Khaṭībī 
et celle des Khujandī dans les politiques de la ville, 
on aura une idée ultérieure du succès de l’élément 
khorasanien à Iṣfahān. Le changement de ce système 
vers 502/1108, commencé avec l’exécution de ‘Ubayd 
Allāh al-Khaṭībī conduit rapidement à une nouvelle 
phase (A Change of Course, p. 194-196) avec une 
« chasse aux sorcières » (witch-hunt) des Khorāsānis 
qui aura deux conséquences principales : en premier 
lieu, le sultan et les Turcs devinrent les protagonistes 
de la guerre contre les ismaïlites, en second lieu, les 
secrétaires du Ǧibāl gagnèrent du terrain à la cour 
et finirent par être la majorité de 1107 à 1131. Ils 
formèrent ainsi deux partis, l’un composé par les 
Khujandīs, shafi‘ites et héritiers de la ligne politique 
de Niẓām al-Mulk, l’autre composé par la famille 
des Ṣā‘ids, originaire de Bukhara et strictement lié 
aux Khaṭībis. La nomination des Ṣā‘ids comme qāḍī 
à la cour montre qu’un parti hanafite avait émergé. 
Les deux écoles doctriales se combattirent via la 
construction de madrasas et d’autres bâtiments 
religieux, tandis que la Mosquée du Vendredi devint 
l’objet d’une dispute entre les deux maḏhabs. En 
515/1121, elle sera ravagée par un incendie derrière 
lequel Durand-Guédy voit les tensions qui s’étaient 
développées à Iṣfahān, plutôt que la responsabilité 
souvent attribuée aux ismaïlites.

La troisième partie du livre consacrée aux Tur-
kish Emirs and Iranian Élites Face to Face (p. 205-297) 
analyse avant tout les événements qui se déroulèrent 
après la mort de Muḥammad b. Malikshāh et la 
montée au pouvoir de Sanjar. C’est la dernière tur-
bulente phase de l’histoire des seldjouqides. Iṣfahān 
va perdre son rôle central, soit pour le déplacement 
du pouvoir au Khorāsān, soit encore pour l’impor-
tance que Hamadhān prendra progressivement 
dans le Ǧibāl en diminuant celle de Iṣfahān même 
dans l’état subalterne de Maḥmūd b. Muḥammad. 
Les « Lesser Saljūqs », c’est-à-dire les Seldjouqides 
d’Irak, maintinrent le titre de la ville de dār al-salṭana, 
ainsi que Baghdad maintenait celui de dār al-ḫilāfa. 
Mais à partir du règne de Maḥmūd b. Malikshāh le 
Ǧibāl entra dans un état de conflit endémique, il 
fut l’objet de pillages et des attaques des Ghuzz qui 
provoquèrent des ravages dans la région et encore 
plus brutaux furent les Khwārazmshāhs. Cet état 
conflictuel se perpétua jusqu’à l’invasion mongole, 
auquel s’ajoute le conflit interne entre shafi‘ites et 
hanafites, les premiers contrôlant la riyāsa dans la 
ville, les deuxièmes soutenant les Turcs. Ces derniers 
conflits appelés fitnas dans les sources de l’époque 
aboutirent souvent à des confrontations violentes 
(542/1147 ; 581/1186).

C’est dans cette société turbulente que les auto-
rités locales exercèrent un pouvoir tyrannique sur la 
ville en faisant un usage despotique et arbitraire des 
revenus fiscaux avec un déclin économique consé-
quent qui porta à une grande famine en 532/1137-
1138 et autres fléaux, tel le choléra. Durand-Guédy 
s’attarde sur le rôle des Khujandīs et des Ṣā‘ids et du 
pouvoir qu’ils maintinrent dans la ville (9. The Power 
of the Notables, p. 230-255), avec leurs « networks » 
d’alliances dans la ville et en dehors d’elle, jusqu’à 
Mossoul capitale de l’État des Zangids. Ils vont 
exercer un pouvoir qui perdurera après la mort de 
Maḥmūd b. Muḥammad (m. 535/1131 ; p. 256 : dans 
le texte Mas‘ūd b. Muḥammad ?), quand, soutenu par 
Sanjar, Toghril b. Muḥammad (m. 529/1134) devint 
le seigneur d’Iṣfahān et ensuite avec les règnes de 
Mas‘ūd b. Muḥammad (m. 547/1152). Cette phase 
historique complexe est caractérisée par différents 
conflits, dans le Fars, puis à Baghdad après la mort 
de Mas‘ūd b. Muḥammad où encore une fois les 
Khujandīs furent impliqués. Après la mort de Sanjar, 
les Eldigüzides, proquèrent une nouvelle fitna entre 
les shafi‘ites et les autres communautés réligieuses 
d’Iṣfahān pour affaiblir les Khujandī. Ces derniers 
établirent avec eux un modus vivendi qui leur permit 
de survivre. Par la suite, ils soutiendront la révolte 
de Toghril b. Arslān contre les Eldigüzides de Qizil 
Arslān en 583/1187, mobilisant des milices urbaines 
et touchèrent, selon Durand-Guédy, l’apex de leur 
pouvoir (583/1187-585/1189).

Toutefois, en 585/1189, Qizil Arslān s’empara 
une nouvelle fois Iṣfahān et fit exécuter tous ceux qui 
avaient soutenu la révolte. La situation se compliqua 
au moment de l’arrivée des Khwārazmshāhs de Tekish 
(590/1194). C’était le tour des Ṣā‘ids auxquels Du-
rand-Guédy consacre le onzième chapitre (11. The Era 
of the Ṣā‘ids, pp. 281-297). Tandis que Tekish confir-
mait le rôle de Hamadhān comme capitale de l’Iran 
occidental, les Şā‘ids furent ses principaux intermé-
diaires entre lui et la population d’Iṣfahān, après que 
le ra’īs Muḥammad b. ‘Abd al-Laṭīf al-Khujandī était 
parti en exil à Baghdad. Le rôle de ra’īs semblerait 
avoir été acquis par Abū l-‘Alā’ Ṣā‘id (600/1203-1204), 
bien qu’il dût bientôt abandonner la ville et fût tué 
par les shafi‘ites. Entre-temps les Khujandīs s’étaient 
adressés aux puissants atabeg salghurides du Fars.

Les Mongols étaient aux portes et quant ils 
arrivèrent en Iran la défaite catastrophique des 
Khwārazmshāhs fut saluée par les Khujandīs comme 
une chance, mais ils appuyèrent Ǧalāl al-Dīn Mang-
birni au moment de l’attaque mongole à Iṣfahān qui 
se termina avec leur défaite et un carnage particuliè-
rement féroce des prisonniers. La ville sera conquise 
en 633/1235-1236. Les shafi‘ites qui s’étaient accordés 
avec « les Tatars » leur ouvrirent les portes de la ville. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Durand-Guédy David: Iranian Elites and Turkish Rulers. A History of Iṣfahān in the Saljūq Period., recensé par M. Bernardini
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 27	 81

III. Histoire

Ils profitèrent de l’occasion pour tuer différents hana-
fites. Dès que les Mongols arrivèrent dans la ville, ils 
ne tinrent en aucune considération l’accord avec les 
shafi‘ites qu’ils persécutèrent à l’instar des hanafites 
et du reste de la population. Iṣfahān devint un tümen 
de l’Empire mongol.

Après des conclusions qui résument le texte, 
le volume se termine par six précieux appendices 
(A. Chronology of Iṣfahān from 420/1029 until 
633/1235-1236, p. 303-307, une riche chronologie 
qui aurait été plus utile peut-être avec les dates de 
mort des différents souverains, bien que celles-ci 
soient rapportées dans les arbres généalogiques de 
l’appendice B. The Actors of the History of Iṣfahān 
from 420/1029 to 633/1235-6  (Buiyids and Kakuyids, 
Seldjouqides, Eldigüzides, Khwārazmshāhs, « local 
actors in Iṣfahān », les Ibn Mandas, les Khujandīs, 
les Khaṭībīs, les Alūhs, p. 308-310) ; C. Books Dedi-
cated to Iṣfahān before the Mongol Period, une très 
utile liste des sources, p. 317-318 ; D. Presence of the 
Great Saljūq Sultans in Iṣfahān ; E. The Governors of 
Iṣfahān after the Time of the Great Saljūqs, p. 324-329 ; 
F. Original Texts of the Extracts, p. 330-378).

D’un point de vue général, ce livre confirme aussi 
la dichotomie historiographique récurrente entre 
Persans et envahisseurs étrangers turco-mongols 
qui avait caractérisé un autre volume cette fois-ci de 
Jean Aubin, consacré à l’époque mongole, qui avait 
d’autre part un titre semblable (Émirs mongols et 
vizirs persans dans les remous de l’acculturation, Paris 
1995). L’étude de ce dualisme dans l’histoire iranienne 
mériterait dans le futur une analyse d’ensemble de 
type plus théorique, ce qui peut se faire seulement 
quand on a de solides bases telles que celles fournies 
dans ce volume.

Michele Bernardini 
Università di Napoli, « L’Orientale »

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Durand-Guédy David: Iranian Elites and Turkish Rulers. A History of Iṣfahān in the Saljūq Period., recensé par M. Bernardini
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

