
	 BCAI 27	 68

III. Histoire

De La Vaissière Étienne,�
Samarcande et Samarra.  
Élites d’Asie centrale dans l’Empire abbasside.

Paris, Association pour l’avancement 
des Études iraniennes (Cahiers de Studia 
Iranica 35), 310 p., bibliographie, carte, 
11 fig. index. 
ISBN : 978-2910640217

Depuis quelques années, une nouvelle généra-
tion de chercheurs s’attache à renouveler l’historio-
graphie des premiers siècles de l’islam. Héritière des 
grands défricheurs que furent, pour l’Asie centrale, 
Vasili Vladimirovich Barthold (m.  1930) ou même 
Hamilton A. R. Gibb (m. 1971) (1), elle avance progres-
sivement vers une « histoire à parts égales » qui invite 
en permanence à une salutaire confrontation des 
regards (2). Cette confrontation est au cœur de la dé-
marche d’Étienne de La Vaissière dans Samarcande et 
Samarra, ouvrage d’autant plus ambitieux qu’il traite 
d’une question très largement débattue : l’origine 
de l’institution mamelouke. À vrai dire, le projet de 
l’auteur est double : revenir certes sur cette question, 
mais aussi réévaluer le poids de l’élément centre-asia-
tique dans l’islam. Pour cela, il procède à une lecture/
relecture très fine de sources archéologiques et his-
toriques (chinoises, arabes, persanes et sogdiennes), 
certes pour la plupart déjà connues et traduites, mais 
rarement mises en parallèle, recoupées et comparées. 
De nombreux extraits sont d’ailleurs reproduits au fil 
de l’ouvrage, dans la langue originale, en transcription 
et en traduction (3). 

Deux parties équilibrées structurent ce livre 
tout aussi important que foisonnant, qui constitue, 
en quelque sorte, le prolongement des réflexions de 

(1)  Connu surtout des arabisants pour ses travaux sur l’histoire 
du Proche-Orient à l’époque des croisades, Hamilton A. R. Gibb 
est aussi l’auteur d’un important The Arab Conquest in Central 
Asia, Londres, The Royal Asiatic Society, 1923.
(2)  Romain Rolland, L’histoire à parts égales. Récits d’une ren-
contre Orient-Occident (xvie-xviie siècle), Paris, Seuil, 2011.
(3)  Concernant l’arabe, seule de ces langues que je maîtrise 
suffisamment, quelques erreurs devront être corrigées, lors d’une 
réédition. Ainsi, l’on trouve tout autant « al-Sughd » qu’« al-
Ṣughd ». Cf. p. 34, 37, 51, 65. Aussi, p. 219 et suivantes, iṣṭināʿest 
transcrit iṣṭanā‘ et non iṣṭinā‘. L’auteur s’attache pourtant assez 
longuement (mais sans recourir aux ouvrages de lexicographie 
arabe comme le Lisān al-ʿArab) à expliquer que Daniel Pipes 
(Slave Soldiers and Islam : the Genesis of a Military System, New 
Haven, Yale University Press, 1981, p. 149), comme avant lui P. G. 
Forand (« The Relation of the Slave and the Client to the Master 
or Patron in Medieval Islam », IJMES 2, 1971, p. 59-66) ont mal 
traduit iṣṭana‘a et donc iṣṭinā‘. Il faut souligner, également, que 
l’espace insécable après la lettre wāw n’est jamais respecté.

Fukuzo Amabe (4) et surtout de Matthew Gordon 
dans The Breaking of a Thousand Swords. A History of 
the Turkish Military of Samarra (A. H. 200-275/815-889 
C. E.), paru en 2001 et dont Samarcande et Samarra de-
vait « être au départ un simple compte-rendu » (p. 9).

La première partie (p. 15-138) est consacrée aux 
« Institutions militaires d’Asie centrale », la seconde 
(p. 139-267) aux « Sogdiens et Turcs à Samarra ». Un 
préambule historiographique les précède (p. 7-14), 
où rien d’essentiel ne me semble manquer, si ce n’est 
une référence aux travaux sur la furūsiyya (mais j’y 
reviendrai), ainsi qu’aux réflexions de Jean-Claude 
Garcin. Ainsi, dans un article paru en 1988 (5), l’histo-
rien français tordait paisiblement le cou aux analyses 
de Patricia Crone et surtout de Daniel Pipes (6), qui 
décrivaient un système mamelouk étroitement lié 
aux « échecs de l’islam » ; Daniel Pipes avait même 
avancé l’idée hasardeuse d’un « rapport spécifique 
entre l’Islam et l’esclave armé (7) ». Encore cette 
absence se justifie-t-elle par le fait qu’Étienne de La 
Vaissière se consacre exclusivement à l’époque pré-
islamique et aux débuts de l’islam (son propos prend 
fin au xe siècle), et à des territoires que les arabisants 
(il les nomme « islamisants ») connaissent souvent 
mal et à travers le seul prisme (forcément déformé) 
des sources arabo-persanes.

À ces arabisants, la lecture de la première partie 
sera particulièrement précieuse ; elle leur permettra 
de mieux comprendre les conditions de la conquête 
et de l’islamisation de l’Asie centrale par les premiers 
musulmans. C’est tout spécialement à la Transoxiane, 
alors sous l’influence de la Sogdiane, qu’Étienne de 
La Vaissière s’attache. Il montre qu’une noblesse 
puissante et nombreuse la domine, largement liée 
aux Turcs nomades qui, à partir du milieu du vie siècle, 
ont constitué des groupements puissants, au nord. 
Cette noblesse est désunie, et à l’arrivée de l’islam, au 
viiie siècle, de multiples « cités-États rivales » (p. 24) 
sont signalées. Peut-être sont-elles dominées par Sa-
marcande, dont le roi prétend « (à nouveau ?), à partir 
du milieu du viie siècle, au titre de roi sogdien » (p. 27). 
Toujours est-il qu’à l’arrivée des armées arabes, la 
« royauté est une création récente, limitée et fragile », 

(4)  Fukuzo Amabe, The Emergence of the ‘Abbasid Autocracy. The 
‘Abbasid Army, Khurasan and Adharbayjan, Kyoto, Kyto UP, 1995.
(5)  « Le système militaire mamluk et le blocage de la société 
musulmane médiévale », Annales islamologiques 24, 1988, p. 93-
110. Signalons, aussi, de Reuven Amitai, « The Mamlūk Institution, 
or One Thousand Years of Military Slavery in the Islamic World », 
dans L. Ch. Brown et Ph. D. Morgan (éd.), Arming Slaves, New 
Haven et Londres, Yale UP, 2006, p. 40-78.
(6)  Patricia Crone, Slaves on Horses : The Evolution of the Islamic 
Polity, Cambridge et New York, CUP, 1980 ; Daniel Pipes, op. cit.
(7)  Garcin, « Système mameluk », p. 96.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) De La Vaissière Étienne: Samarcande et Samarra. Élites d’Asie centrale dans l’Empire abbasside., recensé par A. Zouache
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 27	 69

III. Histoire

et ne constitue donc pas une force capable de faire 
face aux nouveaux arrivants.

À cette royauté fragile correspond probable-
ment (les sources sont très pauvres) « une structure 
nobiliaire à la fois décentralisée et très bien inté-
grée » (p. 38). Peut-on, parmi les nobles, distinguer 
des « seigneurs principaux » et des « nobles de plus 
petite envergure » ? C’est ce que paraissent montrer 
les textes arabes, où l’on retrouve à plusieurs reprises 
l’expression awlād mulūk al-Suġd, dont Étienne de La 
Vaissière tend à penser (mais là encore, les sources 
sont rares et elliptiques) qu’elle pourrait désigner 
de nombreux « cadets de familles spécialisés dans 
le métier des armes », des « cavaliers nobles » (p. 33) 
dévolus au métier des armes car écartés de la gestion 
des terres, réservée aux branches aînées. L’hypothèse 
est séduisante, de même que le parallèle (implicite) 
avec la féodalité occidentale, mais difficile à étayer. 
Il faut dire qu’on « ignore tout des modes de trans-
mission des propriétés foncières », et que l’on est 
réduit à « supposer qu’une partie importante des 
descendants de familles nobles devaient trouver 
d’autres sources de revenus que la gestion des terres, 
réservée hypothétiquement aux branches aînées » 
(p. 35). De ces descendants, des « chevaliers de for-
tune », l’historien trouve trace loin de l’Asie centrale, 
en Chine comme en Syrie, où selon Ṭabarī un certain 
Īrāk al-Suġdī combat en 126/742-743 au service de 
Sulaymān b. Hišām, dont on sait (mais Étienne de La 
Vaissière ne le précise pas) qu’il aurait possédé une 
armée personnelle de plusieurs milliers d’hommes 
(le chiffre de 5 000 hommes est parfois avancé), les 
Ḏakwāniyya (8).

C’est donc à cette noblesse que les musulmans 
sont confrontés, à leur arrivée en Sogdiane. Au moins 
partiellement « turquifiée » (p.  38), elle entretient 
donc, contrairement à la noblesse sassanide, des 
« liens [étroits] avec le monde nomade » (p. 38-44). 
Sans doute ces liens expliquent-il au moins partielle-
ment sa capacité de résistance. La conquête (réalisée 
par Qutayba b. Muslim à partir de 705) n’est ni aisée, 
ni facilement acceptée par les Sogdiens, comme en 
témoignent les appels à l’aide à l’empereur chinois. 
Mais les nouveaux venus – qu’un texte chinois décrit, 
en 718, être en mesure de dresser trois cents balistes 
devant une ville –, s’insèrent rapidement au jeu géo-
politique local et en tirent avantage. Comme tous 
les conquérants (ainsi les croisés au Proche-Orient), 
ils se rendent indispensables à des pouvoirs en mal 
de légitimité ou faibles, qui en faisant appel à eux 

(8)  Des mawālī, selon M. A. Shaban (Islamic History. ������������A New Inter-
pretation, A. D. 600-750 (A. H. 132), Cambridge, CUP, 1971, p. 147 
(recrutés en Djéziré), 157 et 161-2. En dernier lieu, cf. Gordon, op. 
cit., nº16 et 17 p. 256.

leur permettent de s’implanter durablement sur des 
terres a priori hostiles.

Rien d’étonnant, dès lors, à ce que les califes 
fassent appel aux nobles sogdiens, qui jouent un 
rôle important en Irak, pendant le premier siècle 
abbasside. Certes, les sources sont si pauvres qu’il 
est difficile de savoir comment ils parviennent à se 
maintenir, en Sogdiane même, malgré la décimation 
voulue par Abū Muslim. Étienne de La Vaissière 
suppose que la noblesse conserve le contrôle de la 
terre et dès lors des hommes, et qu’elle en tire un 
« pouvoir de mobilisation des hommes supérieur à 
ce que l’on trouve dans le reste du monde iranien » 
(p.  124). Cela lui permet d’entretenir – encore au 
milieu du ixe siècle – une « partie de (son) identité 
culturelle propre » (p. 137) : rien ne permet de penser 
que le ralliement à l’islam sonne brutalement le glas 
de cette identité. C’est seulement après 840 que l’on 
peut parler, selon l’auteur, d’une rupture « définitive 
et totale avec la culture pré-islamique » (p. 138).

En Irak, ces nobles ne sont pas vraiment dépaysés. 
Ils y côtoient, en particulier, les chākar « institution 
militaire qui fait elle aussi le voyage de Samarcande 
à Samarra » (p. 59). Dans les textes arabes, on trouve 
mention d’al-šākiriyya et d’al-šākirī, termes que par 
commodité l’on s’était parfois résolu à traduire « mer-
cenaire (9) », pour désigner des soldats (des cavaliers) 
professionnels ou semi-professionnels ayant rejoint 
les armées musulmanes. Mohsen Zakeri (10) y voyait 
l’un des termes (ġulām/ġilmān ; mamlūk/mamālīk ; 
šākir ; ‘abd/‘abīd ; fatā/fityān) désignant les corps 
auxiliaires qui se joignirent très tôt aux armées mu-
sulmanes, sous l’influence des pratiques sassanides. 
Après avoir passé en revue tous les éléments du 
dossier (p. 59-88), Étienne de La Vaissière propose 
plutôt de définir l’institution comme « une chevalerie 
sans condition de noblesse, un système transversal 
aux multiples principautés sogdiennes, peut-être une 
version transformée des comitatus steppiques, adap-
tée à la société sédentaire sogdienne » (p. 87). Les 
chākar auraient donc été des soldats d’élite, du type 
de ces « seigneurs de la guerre » à cheval, qui allaient 
bientôt régner en maîtres sur l’ensemble des champs 
de bataille d’Occident et d’Orient. Dans le cas sogdien, 

(9)  Ainsi Armand Abel « Terre d’islam », dans Gouvernés et 
gouvernants. Recueils de la Société Jean-Bodin pour l’histoire 
comparative des institutions xxii, Première partie. Synthèse générale, 
civilisations archaïques, islamiques et orientales, Bruxelles, éd. de 
la Librairie encyclopédique, 1969, p. 368.
(���)  Mohsen Zakery, Sasanid Soldiers in Early Muslim Society : the 
Origins of ‘Ayyārān and Futuwwa, Wiesbaden, Harrasowitz, 1995, 
p. 182 : “At times these terms were used interchangeably and it 
is not always possible to make a clear distinction between them. 
However, often they specify a body of armed men personally 
attached to a patron, or formed an elite militia”.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) De La Vaissière Étienne: Samarcande et Samarra. Élites d’Asie centrale dans l’Empire abbasside., recensé par A. Zouache
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 27	 70

III. Histoire

les nobles et les rois les éduquent, les équipent et les 
entretiennent ; en outre, ils les adoptent fictivement, 
sans doute afin de s’assurer de leur fidélité.

L’institution des chākar est loin d’avoir épuisé 
les chercheurs – une année avant la publication 
de Samarcande et Samarra, Takashi Osawa était 
revenu sur l’emploi du terme en contexte turc (11) – 
notamment parce que son origine est incertaine. De 
La Vaissière doute qu’elle soit turque, même si « des 
chākar ont pu être Turcs, ou plus précisément des 
Turcs sogdianisés » (p. 106). De même, l’esclavage 
militaire qui fera le bonheur des califes abbasside 
est « totalement inconnu dans la steppe » (p. 107). 
Les sources font bien état de pratiques esclavagistes 
turques et sogdiennes, mais en contexte domes-
tique. D’esclaves – soldats, il ne semble pas même 
question dans la société sogdienne, qui, pourtant, 
est une société esclavagiste « dès avant la période 
musulmane » (p. 109). L’on ne peut rien affirmer de 
plus : l’on « ignore tout des tâches que les esclaves 
pouvaient [y] accomplir » (p. 110).

En tout état de cause, le transfert de personnel 
militaire centre-asiatique dans les armées musulmanes 
a bien été précoce, participant à la diffusion des modes 
d’organisation et de combat centre-asiatiques aux 
armées de l’islam stationnées au Khorassan puis trans-
portées au cœur du califat – Bagdad et l’Irak, après la 
« révolution abbasside ». Outre les chākar, un corps 
original, mené à Bagdad par Faḍl b. Yaḥyā al-Barmak 
(gouverneur du Khorassan en 794-795), suscite tout 
particulièrement l’intérêt d’Étienne de La Vaissière. 
Ṭabarī est le seul à décrire et à nommer ce corps (al-
karnabiya). Patricia Crone en avait fait un exemple du 
recours aux soldats mawālī. Étienne de La Vaissière 
préfère, avec Frantz Grenet, attribuer une étymologie 
sogdienne (*Keranpā : « garde-frontière ») au vocable, 
et considérer que ce corps dénote simplement 
l’incorporation de troupes fraîches au califat.

(���)  Takashi Osawa, « Aspects of Old Turkic Social System 
Based on Fictitious Kinship (the analysis of a term <kul (slave)> 
in Orkhon-Yenisei epitaphs ) », dans Elena B. Boikova et Rostislav 
B. Rybakov (éd.), Kinship in the Altaic World. Proceedings of the 
48th PIAC, Wiesbaden, Harrasowitz Verlag, 2006, p. 219-230, et 
notamment p. 226-228. Il conclut, p. 227 : “And in my view, [the 
term] can be interpreted as a soldier who is a servant of Old 
Turkic khagans or Uyghur khagans with loyalty and the relation-
ship of fictitious kinship as well as the second meaning of <kul>. 
Thus we can consider that Old Turkic society was composed 
of human relations based on fictitious kinship expressed by 
the Old Turkic term <kul> or Sogdian term <*Chakar>, which 
originally means slave, servant. This research should be cau-
tiously continued in future analyzing the difference from other 
kinshi such as <Nökör>ture analyzing the difference from other 
kinship terminology such as <nökör> in the Mongol Empire or 

<gulam>, <mamluk>, <Kapikulu> of the Islamic periods from 
the philological and historical poins of views”.

Mais – et la deuxième partie de l’ouvrage le 
montre aisément – l’influence centre-asiatique 
prend une tout autre ampleur à partir du calife al-
Ma’mūn (r. 813-833), qui séjourne huit ans à Merv et 
possède une connaissance profonde de l’Asie centrale. 
Désormais, les Turcs ont une place dans l’armée en 
tant que groupe, et, nouveauté, parmi les Turcs qui 
sont rassemblés en nombre dans l’entourage du 
calife, l’on compte des « captifs de guerre réduits 
en esclavage » (p.  161). Bientôt, selon la vulgate 
orientaliste, al-Muʿtaṣim (r.  218-227/833-842) va 
créer une garde de mamelouks. Déjà actif sous son 
frère al-Ma’mūn, al-Muʿtaṣim aurait systématisé sa 
politique et constitué un corps d’esclaves-soldats, 
alternativement nommés ġilmān (sg. ġulām) ou 
mamālīk (sg. mamlūk). En les installant à Samarra 
et en les faisant soigneusement éduquer/entraîner, 
le calife se serait assuré de leur fidélité.

Ce « paradigme mamelouk » a subi de 
nombreuses critiques depuis une trentaine d’années. 
Il faut dire que les sources sont peu nombreuses 
(deux extraits du Kitāb al-buldān d’al-Yaʿqūbī sont 
à la base du paradigme), et qu’elles n’ont pas été 
utilisées sans arrière-pensée idéologique (par Daniel 
Pipes en particulier). Contrairement à M. A. Shaban 
et à F.  Amabe, Étienne de La Vaissière ne nie pas 
l’achat d’esclaves turcs ; simplement, il souligne qu’il 
n’est jamais question de l’âge des captifs achetés, 
dans les textes arabes généralement invoqués par 
les tenants du paradigme : rien « dans l’ensemble des 
sources disponibles sur les achats d’esclaves turcs 
sous Muʿtaṣim ou ses successeurs ne permet de 
parler d’achats d’enfants ou d’adolescents » (p. 213). 
D’ailleurs, dans la nouvelle ville califale (Samarra), il 
n’y a pas trace de lieux de casernement qui auraient 
été consacrés aux « nombreux jeunes esclaves achetés 
en Asie centrale et, par hypothèse, amenés de force à 
Samarra pour y subir un entraînement extrêmement 
rigoureux » (p. 217). L’archéologie de la ville ne reflète 
pas l’existence de deux catégories de Turcs, les jeunes 
garçons coupés de tous leurs liens d’une part, les 
guerriers formés et mariés de l’autre ; l’on ne peut y 
repérer, en particulier, de bâtiments collectifs.

Étienne de La Vaissière pointe là notre 
méconnaissance de tout ce qui touche à la formation 
et à l’entraînement des soldats. Pas plus que ses 
devanciers (Ayalon, Crone, Pipes, Amabe, Gordon...), 
il ne fait appel aux manuels de furūsiyya, où il en est 
pourtant question. Encore mal connue, l’institution 
dite de la furūsiyya, marquée par un système 
sophistiqué de formation et d’entraînement à l’art 
militaire, semble naître dans la deuxième moitié 
du iie/viiie siècle, d’abord sous l’impulsion des 
élites militaires centre-asiatiques, et singulièrement 
khorassanienne – Ibn Aḫī Ḥizām (m. dernier quart 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) De La Vaissière Étienne: Samarcande et Samarra. Élites d’Asie centrale dans l’Empire abbasside., recensé par A. Zouache
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 27	 71

III. Histoire

être mieux compris. C’est en revenant sur le rôle 
et l’importance des mamelouks dans chacune des 
sociétés musulmanes que leur poids réel pourra être 
correctement mesuré.

Abbès Zouache 
Cnrs - Lyon

du iiie/ixe s.), souvent considéré comme le plus grand 
maître ès-furūsiyya, est par exemple originaire de la 
province du Khuṭṭal (région de la rive droite de l’Oxus 
supérieur (12)). Héritière de traditions arabe, byzantine, 
persane et centre-asiatique, cette institution paraît 
être étroitement liée au paradigme mamelouk. Des 
manuels la diffusent ; il y a quelques années, Shihab 
al-Sarraf a montré qu’un grand nombre de ces 
manuels avaient été rédigés à l’époque abbasside (13). 
Ainsi, al-Harṯamī al-Šaʿrānī compose pour le calife 
al-Ma’mūn, selon Ibn al-Nadīm dans le Fihrist (14) un 
monumental Kitāb al-ḥiyal wa l-makā’id fī al-ḥurūb, 
dont seule une version abrégée, le Muḫtaṣar siyāsat 
al-ḥurūb, a traversé les siècles (15). D’autres textes 
suivront, partiellement conservés dans des manuels 
rédigés plus tardivement, à l’époque mamelouke.

À partir de la fin du iiie/ixe siècle, la furūsiyya 
s’épanouit, alors même, si l’on suit la chronologie 
proposée par Étienne de La Vaissière, que le système 
mamelouk s’impose et rayonne, sous l’impulsion d’al-
Muwaffaq (m. 892) et de son fils al-Muʿtaḍid (m. 902). 
En effet, si les « données démographiques » qu’il met 
en avant (p. 238-253) ne sont guère convaincantes, 
l’on peut souscrire à l’idée selon laquelle c’est à la suite 
de l’échec du projet de Samarra (« regrouper autour 
du calife des troupes hautement qualifiées venues de 
loin sous la direction de leurs nobles », p. 262) que le 
système mamelouk est réellement mis en place. Sous 
al-Muwaffaq et al-Muʿtaḍid la dissolution du système 
de Samarra, qui a vu plusieurs califes se faire assassiner, 
donne naissance à un système destiné à marquer 
l’histoire des mondes musulmans. Pour « assurer 
l’obéissance », l’esclavage est devenu essentiel.

On le voit, cet ouvrage constitue un apport ma-
jeur au renouvellement en cours de l’historiographie 
des débuts de l’islam. Étienne de La Vaissière montre 
par l’exemple tout ce qu’une relecture fine des sources 
arabo-persanes, sogdiennes et chinoises peut appor-
ter, quant au poids de l’élément centre-asiatique dans 
l’islam des premiers siècles. Il confirme, aussi, que le 
« phénomène mamelouk » doit être historicisé pour 

(12)  Cf. EI2, s. v. «Khuttalān, Khuttal», par C. E. Bosworth.
(13)  Voir notamment son article, « Mamluk Furūsīyah Litera-
ture and Its Antecedents », Mamluk Studies Review VIII/1, 2004, 
p. 141-200.
(14)  Cf. Abbès Zouache, Armées et combats en Syrie de 491/1098 
à 569/1174. Analyse comparée des chroniques médiévales latines 
et arabes, Damas, Ifpo, 2008, p. 54.
(15)  Éd. ‘Abd al-Ru’ūf ‘Awn, Le Caire, 1964. J’ai préparé une 
traduction française de ce traité.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) De La Vaissière Étienne: Samarcande et Samarra. Élites d’Asie centrale dans l’Empire abbasside., recensé par A. Zouache
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

