DE LA VAIssIERE Etienne,
Samarcande et Samarra.
Elites d'Asie centrale dans 'Empire abbasside.

Paris, Association pour I'avancement
des Etudes iraniennes (Cahiers de Studia
Iranica 35), 310 p., bibliographie, carte,
11 fig. index.

ISBN: 978-2910640217

Depuis quelques années, une nouvelle généra-
tion de chercheurs s’attache a renouveler I'historio-
graphie des premiers siecles de I'islam. Héritiere des
grands défricheurs que furent, pour 'Asie centrale,
Vasili Vladimirovich Barthold (m. 1930) ou méme
Hamilton A.R.Gibb (m. 1971) (), elle avance progres-
sivement vers une « histoire a parts égales » qui invite
en permanence a une salutaire confrontation des
regards ). Cette confrontation est au cceur de la dé-
marche d’Etienne de La Vaissiere dans Samarcande et
Samarra, ouvrage d'autant plus ambitieux qu'il traite
d’'une question tres largement débattue: l'origine
de l'institution mamelouke. A vrai dire, le projet de
l'auteur est double: revenir certes sur cette question,
mais aussi réévaluer le poids de I'élément centre-asia-
tique dans l'islam. Pour cela, il procede a une lecture/
relecture tres fine de sources archéologiques et his-
toriques (chinoises, arabes, persanes et sogdiennes),
certes pour la plupart déja connues et traduites, mais
rarement mises en paralléle, recoupées et comparées.
De nombreux extraits sont d’ailleurs reproduits au fil
de l'ouvrage, dans la langue originale, en transcription
et en traduction ),

Deux parties équilibrées structurent ce livre
tout aussi important que foisonnant, qui constitue,
en quelque sorte, le prolongement des réflexions de

(1) Connu surtout des arabisants pour ses travaux sur |'histoire

du Proche-Orient a Iépoque des croisades, Hamilton A. R. Gibb

est aussi l'auteur d’'un important The Arab Conquest in Central
Asia, Londres, The Royal Asiatic Society, 1923.

(2) Romain Rolland, Lhistoire a parts égales. Récits d’'une ren-
contre Orient-Occident (xvi®-xvii€ siécle), Paris, Seuil, 2011.

(3) Concernant l'arabe, seule de ces langues que je maitrise

suffisamment, quelques erreurs devront étre corrigées, lors d’'une

réédition. Ainsi, l'on trouve tout autant «al-Sughd» qu’«al-
Sughd ». Cf. p. 34, 37, 51, 65. Aussi, p. 219 et suivantes, istind‘est
transcrit istand’ et non isting’. Lauteur s'attache pourtant assez

longuement (mais sans recourir aux ouvrages de lexicographie

arabe comme le Lisdn al-"Arab) a expliquer que Daniel Pipes

(Slave Soldiers and Islam : the Genesis of a Military System, New

Haven, Yale University Press, 1981, p. 149), comme avant lui P. G.
Forand (« The Relation of the Slave and the Client to the Master
or Patron in Medieval Islam », IIMES 2, 1971, p. 59-66) ont mal

traduit istanaa et donc isting". Il faut souligner, également, que

l'espace insécable aprés la lettre waw n'est jamais respecté.

lll. HISTOIRE

Fukuzo Amabe () et surtout de Matthew Gordon
dans The Breaking of a Thousand Swords. A History of
the Turkish Military of Samarra (A. H. 200-275/815-889
C.E.), paruen 2001 et dont Samarcande et Samarra de-
vait « étreau départ un simple compte-rendu » (p.9).

La premiére partie (p. 15-138) est consacrée aux
«Institutions militaires d’Asie centrale », la seconde
(p- 139-267) aux « Sogdiens et Turcs a Samarra». Un
préambule historiographique les précede (p. 7-14),
ou rien d'essentiel ne me semble manquer, si ce n'est
une référence aux travaux sur la furdsiyya (mais j'y
reviendrai), ainsi qu'aux réflexions de Jean-Claude
Garcin. Ainsi, dans un article paru en 1988 ), I'histo-
rien francais tordait paisiblement le cou aux analyses
de Patricia Crone et surtout de Daniel Pipes®, qui
décrivaient un systéme mamelouk étroitement lié
aux « échecs de l'islam »; Daniel Pipes avait méme
avancé l'idée hasardeuse d’'un «rapport spécifique
entre I'lslam et l'esclave armé (") ». Encore cette
absence se justifie-t-elle par le fait qu’Etienne de La
Vaissiére se consacre exclusivement a I'époque pré-
islamique et aux débuts de I'islam (son propos prend
fin au x© siecle), et a des territoires que les arabisants
(il les nomme «islamisants») connaissent souvent
mal et a travers le seul prisme (forcément déformé)
des sources arabo-persanes.

A ces arabisants, la lecture de la premiére partie
sera particulierement précieuse; elle leur permettra
de mieux comprendre les conditions de la conquéte
et de l'islamisation de 'Asie centrale par les premiers
musulmans. C'est tout spécialement a la Transoxiane,
alors sous l'influence de la Sogdiane, qu’Etienne de
La Vaissiere sattache. Il montre qu'une noblesse
puissante et nombreuse la domine, largement liée
aux Turcs nomades qui, a partir du milieu du vi© siecle,
ont constitué des groupements puissants, au nord.
Cette noblesse est désunie, et a l'arrivée de I'islam, au
vili® siecle, de multiples « cités-Etats rivales » (p. 24)
sont signalées. Peut-étre sont-elles dominées par Sa-
marcande, dont le roi prétend « (a nouveau?), a partir
du milieu du vii® siecle, au titre de roi sogdien » (p. 27).
Toujours est-il qu'a l'arrivée des armées arabes, la
« royauté est une création récente, limitée et fragile »,

(4) Fukuzo Amabe, The Emergence of the Abbasid Autocracy. The
Abbasid Army, Khurasan and Adharbayjan, Kyoto, Kyto UP, 1995.
(5) «Le systeme militaire mamluk et le blocage de la société
musulmane médiévale », Annales islamologiques 24, 1988, p. 93-
110. Signalons, aussi, de Reuven Amitai, « The Mamliik Institution,
or One Thousand Years of Military Slavery in the Islamic World »,
dans L. Ch. Brown et Ph. D. Morgan (éd.), Arming Slaves, New

Haven et Londres, Yale UP, 2006, p. 40-78.

(6) Patricia Crone, Slaves on Horses: The Evolution of the Islamic
Polity, Cambridge et New York, CUP, 1980; Daniel Pipes, op. cit.
(7) Garcin, « Systéme mameluk », p. 96.

BCAI 27

BCAIl en ligne

68

BCAI 27 (2012) De La Vaissiére Etienne: Samarcande et Samarra. Elites d’Asie centrale dans I'Empire abbasside., recensé par A. Zouache
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisTOIRE |

et ne constitue donc pas une force capable de faire
face aux nouveaux arrivants.

A cette royauté fragile correspond probable-
ment (les sources sont trés pauvres) « une structure
nobiliaire a la fois décentralisée et tres bien inté-
grée» (p. 38). Peut-on, parmi les nobles, distinguer
des «seigneurs principaux» et des « nobles de plus
petite envergure » ? C'est ce que paraissent montrer
les textes arabes, ol I'on retrouve a plusieurs reprises
I'expression awlad muliik al-Sugd, dont Etienne de La
Vaissiére tend a penser (mais la encore, les sources
sont rares et elliptiques) qu'elle pourrait désigner
de nombreux «cadets de familles spécialisés dans
le métier des armes », des « cavaliers nobles » (p. 33)
dévolus au métier des armes car écartés de la gestion
des terres, réservée aux branches ainées. Lhypothese
est séduisante, de méme que le paralléle (implicite)
avec la féodalité occidentale, mais difficile a étayer.
Il faut dire qu'on «ignore tout des modes de trans-
mission des propriétés fonciéres», et que l'on est
réduit a « supposer qu’'une partie importante des
descendants de familles nobles devaient trouver
d’autres sources de revenus que la gestion des terres,
réservée hypothétiquement aux branches ainées»
(p. 35). De ces descendants, des « chevaliers de for-
tune », I'historien trouve trace loin de I'’Asie centrale,
en Chine comme en Syrie, ol selon Tabari un certain
Irak al-Sugdi combat en 126/742-743 au service de
Sulayman b. His$am, dont on sait (mais Etienne de La
Vaissiére ne le précise pas) qu'il aurait possédé une
armée personnelle de plusieurs milliers d’hommes
(le chiffre de 5 000 hommes est parfois avancé), les
Dakwaniyya (®).

C'est donc a cette noblesse que les musulmans
sont confrontés, a leur arrivée en Sogdiane. Au moins
partiellement « turquifiée» (p. 38), elle entretient
donc, contrairement a la noblesse sassanide, des
«liens [étroits] avec le monde nomade » (p. 38-44).
Sans doute ces liens expliquent-il au moins partielle-
ment sa capacité de résistance. La conquéte (réalisée
par Qutayba b. Muslim a partir de 705) n'est ni aisée,
ni facilement acceptée par les Sogdiens, comme en
témoignent les appels a l'aide a I'empereur chinois.
Mais les nouveaux venus — qu’un texte chinois décrit,
en 718, étre en mesure de dresser trois cents balistes
devant une ville -, s'insérent rapidement au jeu géo-
politique local et en tirent avantage. Comme tous
les conquérants (ainsi les croisés au Proche-Orient),
ils se rendent indispensables a des pouvoirs en mal
de légitimité ou faibles, qui en faisant appel a eux

(8) Des mawali,selon M. A. Shaban (Islamic History. A New Inter-
pretation, A. D. 600-750 (A. H. 132), Cambridge, CUP, 1971, p. 147
(recrutés en Djéziré), 157 et 161-2. En dernier lieu, cf. Gordon, op.
Icit., n°16 et 17 p. 256.

leur permettent de s'implanter durablement sur des
terres a priori hostiles.

Rien détonnant, dés lors, a ce que les califes
fassent appel aux nobles sogdiens, qui jouent un
réle important en Irak, pendant le premier siecle
abbasside. Certes, les sources sont si pauvres qu'il
est difficile de savoir comment ils parviennent a se
maintenir, en Sogdiane méme, malgré la décimation
voulue par Aba Muslim. Etienne de La Vaissiére
suppose que la noblesse conserve le controle de la
terre et dés lors des hommes, et qu'elle en tire un
«pouvoir de mobilisation des hommes supérieur a
ce que l'on trouve dans le reste du monde iranien »
(p. 124). Cela lui permet d'entretenir — encore au
milieu du 1x® siécle — une « partie de (son) identité
culturelle propre » (p. 137): rien ne permet de penser
que le ralliement a I'islam sonne brutalement le glas
de cette identité. C'est seulement apres 840 que l'on
peut parler, selon l'auteur, d’'une rupture « définitive
et totale avec la culture pré-islamique » (p. 138).

En Irak, ces nobles ne sont pas vraiment dépaysés.
lls y cotoient, en particulier, les chakar «institution
militaire qui fait elle aussi le voyage de Samarcande
aSamarra» (p.59). Dans les textes arabes, on trouve
mention d’al-Sakiriyya et d’al-Sakiri, termes que par
commodité 'on s’était parfois résolu a traduire « mer-
cenaire ®)», pour désigner des soldats (des cavaliers)
professionnels ou semi-professionnels ayant rejoint
les armées musulmanes. Mohsen Zakeri ("% y voyait
I'un des termes (gulam/gilman; mamlik/mamalik;
sakir; ‘abd/‘abid; fata/fityan) désignant les corps
auxiliaires qui se joignirent tres tot aux armées mu-
sulmanes, sous l'influence des pratiques sassanides.
Aprés avoir passé en revue tous les éléments du
dossier (p. 59-88), Etienne de La Vaissiére propose
plutot de définir I'institution comme « une chevalerie
sans condition de noblesse, un systeme transversal
aux multiples principautés sogdiennes, peut-étre une
version transformée des comitatus steppiques, adap-
tée a la société sédentaire sogdienne» (p. 87). Les
chakar auraient donc été des soldats d*élite, du type
de ces «seigneurs de la guerre » a cheval, qui allaient
bientot régner en maitres sur 'ensemble des champs
de bataille d'Occident et d'Orient. Dans le cas sogdien,

(9) Ainsi Armand Abel « Terre d’islam », dans Gouvernés et
gouvernants. Recueils de la Société Jean-Bodin pour [I'histoire
comparative des institutions xxii, Premiére partie. Syntheése générale,
civilisations archaiques, islamiques et orientales, Bruxelles, éd. de
la Librairie encyclopédique, 1969, p. 368.

(10) Mohsen Zakery, Sasanid Soldiers in Early Muslim Society : the
Origins of Ayydran and Futuwwa, Wiesbaden, Harrasowitz, 1995,
p. 182: “At times these terms were used interchangeably and it
is not always possible to make a clear distinction between them.
However, often they specify a body of armed men personally
attached to a patron, or formed an elite militia”. |

BCAI 27 69
BCAI 27 (2012) De La Vaissiére Etienne: Samarcande et Samarra. Elites d’Asie centrale dans I'Empire abbasside., recensé par A. Zouache
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisTOIRE |

les nobles et les rois les éduquent, les équipent et les
entretiennent; en outre, ils les adoptent fictivement,
sans doute afin de s’assurer de leur fidélité.

Linstitution des chakar est loin d’avoir épuisé
les chercheurs — une année avant la publication
de Samarcande et Samarra, Takashi Osawa était
revenu sur l'emploi du terme en contexte turc('") —
notamment parce que son origine est incertaine. De
La Vaissiere doute qu'elle soit turque, méme si « des
chakar ont pu étre Turcs, ou plus précisément des
Turcs sogdianisés» (p.106). De méme, l'esclavage
militaire qui fera le bonheur des califes abbasside
est « totalement inconnu dans la steppe» (p.107).
Les sources font bien état de pratiques esclavagistes
turques et sogdiennes, mais en contexte domes-
tique. D'esclaves — soldats, il ne semble pas méme
question dans la société sogdienne, qui, pourtant,
est une société esclavagiste « dés avant la période
musulmane » (p. 109). Lon ne peut rien affirmer de
plus: I'on «ignore tout des taches que les esclaves
pouvaient [y] accomplir» (p. 110).

En tout état de cause, le transfert de personnel
militaire centre-asiatique dans lesarmées musulmanes
abien été précoce, participantala diffusion des modes
d’organisation et de combat centre-asiatiques aux
armées de l'islam stationnées au Khorassan puis trans-
portées au coeur du califat — Bagdad et I'lrak, apres la
«révolution abbasside ». Outre les chdkar, un corps
original, mené a Bagdad par Fadl b. Yahya al-Barmak
(gouverneur du Khorassan en 794-795), suscite tout
particulierement l'intérét d’Etienne de La Vaissiére.
Tabari est le seul a décrire et a nommer ce corps (al-
karnabiya). Patricia Crone en avait fait un exemple du
recours aux soldats mawali. Etienne de La Vaissiére
préfere, avec Frantz Grenet, attribuer une étymologie
sogdienne (*Keranpa: « garde-frontiére ») au vocable,
et considérer que ce corps dénote simplement
I'incorporation de troupes fraiches au califat.

(11) Takashi Osawa, « Aspects of Old Turkic Social System
Based on Fictitious Kinship (the analysis of a term <kul (slave)>
in Orkhon-Yenisei epitaphs ) », dans Elena B. Boikova et Rostislav
B. Rybakov (éd.), Kinship in the Altaic World. Proceedings of the
48" PIAC, Wiesbaden, Harrasowitz Verlag, 2006, p. 219-230, et
notamment p. 226-228. Il conclut, p. 227: “And in my view, [the
term] can be interpreted as a soldier who is a servant of Old
Turkic khagans or Uyghur khagans with loyalty and the relation-
ship of fictitious kinship as well as the second meaning of <kul>.
Thus we can consider that Old Turkic society was composed
of human relations based on fictitious kinship expressed by
the Old Turkic term <kul> or Sogdian term <*Chakar>, which
originally means slave, servant. This research should be cau-
tiously continued in future analyzing the difference from other
kinshi such as <Nokor>ture analyzing the difference from other
kinship terminology such as <nokor> in the Mongol Empire or
<gulam>, <mamluk>, <Kapikulu> of the Islamic periods from
the philological and historical poins of views”.

Mais — et la deuxiéme partie de l'ouvrage le
montre aisément — l'influence centre-asiatique
prend une tout autre ampleur a partir du calife al-
Ma’'man (r. 813-833), qui séjourne huit ansa Merv et
possede une connaissance profonde de I'Asie centrale.
Désormais, les Turcs ont une place dans I'armée en
tant que groupe, et, nouveauté, parmi les Turcs qui
sont rassemblés en nombre dans l'entourage du
calife, 'on compte des «captifs de guerre réduits
en esclavage » (p. 161). Bientdt, selon la vulgate
orientaliste, al-Mu‘tasim (r. 218-227/833-842) va
créer une garde de mamelouks. Déja actif sous son
frere al-Ma’'mn, al-Mu‘tasim aurait systématisé sa
politique et constitué un corps d'esclaves-soldats,
alternativement nommés gilman (sg. gulam) ou
mamalik (sg. mamliik). En les installant a Samarra
et en les faisant soigneusement éduquer/entrainer,
le calife se serait assuré de leur fidélité.

Ce « paradigme mamelouk » a subi de
nombreuses critiques depuis une trentaine d'années.
Il faut dire que les sources sont peu nombreuses
(deux extraits du Kitab al-buldan d’al-Ya‘qubi sont
a la base du paradigme), et qu'elles n'ont pas été
utilisées sans arriere-pensée idéologique (par Daniel
Pipes en particulier). Contrairement a M. A. Shaban
et a . Amabe, Etienne de La Vaissiére ne nie pas
I'achat d’esclaves turcs; simplement, il souligne qu'il
n‘est jamais question de I'age des captifs achetés,
dans les textes arabes généralement invoqués par
les tenants du paradigme: rien « dans I'ensemble des
sources disponibles sur les achats d'esclaves turcs
sous Mu‘tasim ou ses successeurs ne permet de
parler d’'achats d'enfants ou d'adolescents » (p. 213).
D’ailleurs, dans la nouvelle ville califale (Samarra), il
n’y a pas trace de lieux de casernement qui auraient
été consacrés aux « nombreux jeunes esclaves achetés
en Asie centrale et, par hypotheése, amenés de force a
Samarra pour y subir un entrainement extrémement
rigoureux» (p.217). L'archéologie de la ville ne reflete
pas l'existence de deux catégories de Turcs, les jeunes
garcons coupés de tous leurs liens d'une part, les
guerriers formés et mariés de l'autre; 'on ne peut y
repérer, en particulier, de batiments collectifs.

Etienne de La Vaissiére pointe 1a notre
méconnaissance de tout ce qui touche a la formation
et a I'entrainement des soldats. Pas plus que ses
devanciers (Ayalon, Crone, Pipes, Amabe, Gordon...),
il ne fait appel aux manuels de furdisiyya, ou il en est
pourtant question. Encore mal connue, l'institution
dite de la furiisiyya, marquée par un systéme
sophistiqué de formation et d'entrainement a l'art
militaire, semble naitre dans la deuxieme moitié
du n¢/vine siecle, d’abord sous I'impulsion des
élites militaires centre-asiatiques, et singulierement

khorassanienne — Ibn Aht Hizam (m. dernier quart
|

BCAI 27

BCAIl en ligne

70

BCAI 27 (2012) De La Vaissiére Etienne: Samarcande et Samarra. Elites d’Asie centrale dans I'Empire abbasside., recensé par A. Zouache
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

du 11¢/1x¢s.), souvent considéré comme le plus grand
maitre és-furisiyya, est par exemple originaire de la
province du Khuttal (région de la rive droite de I'Oxus
supérieur (2)), Héritiére de traditions arabe, byzantine,
persane et centre-asiatique, cette institution parait
étre étroitement liée au paradigme mamelouk. Des
manuels la diffusent; il y a quelques années, Shihab
al-Sarraf a montré qu’un grand nombre de ces
manuels avaient été rédigés a I'époque abbasside (%),
Ainsi, al-Hartami al-Sa‘rani compose pour le calife
al-Ma’miin, selon Ibn al-Nadim dans le Fihrist ') un
monumental Kitab al-hiyal wa I-maka’id fi al-hurib,
dont seule une version abrégée, le Muhtasar siydsat
al-huriib, a traversé les siécles (). D’autres textes
suivront, partiellement conservés dans des manuels
rédigés plus tardivement, a I'¢poque mamelouke.

A partir de la fin du wmi¢/ix¢ siecle, la furisiyya
s'épanouit, alors méme, si I'on suit la chronologie
proposée par Etienne de La Vaissiére, que le systéme
mamelouk s'impose et rayonne, sous 'impulsion d’al-
Muwaffaq (m. 892) et de son fils al-Mu‘tadid (m. 902).
En effet, siles « données démographiques » qu’il met
en avant (p. 238-253) ne sont guére convaincantes,
I'on peut souscrire al'idée selon laquelle c’est a la suite
de I'échec du projet de Samarra (« regrouper autour
du calife des troupes hautement qualifiées venues de
loin sous la direction de leurs nobles », p. 262) que le
systéme mamelouk est réellement mis en place. Sous
al-Muwaffaq et al-Mu‘tadid la dissolution du systéeme
de Samarra, qui a vu plusieurs califes se faire assassiner,
donne naissance a un systéme destiné a marquer
I'histoire des mondes musulmans. Pour «assurer
l'obéissance », l'esclavage est devenu essentiel.

On le voit, cet ouvrage constitue un apport ma-
jeur au renouvellement en cours de I'historiographie
des débuts de I'islam. Etienne de La Vaissiére montre
par lexemple tout ce qu’une relecture fine des sources
arabo-persanes, sogdiennes et chinoises peut appor-
ter, quant au poids de I€lément centre-asiatique dans
I'islam des premiers siecles. Il confirme, aussi, que le
« phénomene mamelouk » doit étre historicisé pour

(12) Cf.EI2, s.v. «Khuttalan, Khuttal », par C. E. Bosworth.

(13) Voir notamment son article, « Mamluk Furasiyah Litera-
ture and Its Antecedents », Mamluk Studies Review VI11/1, 2004,
p. 141-200.

(14) Cf. Abbés Zouache, Armées et combats en Syrie de 491/1098
d 569/1174. Analyse comparée des chroniques médiévales latines
et arabes, Damas, Ifpo, 2008, p. 54

(15) Ed. ‘Abd al-Ru’Gf ‘Awn, Le Caire, 1964. J'ai préparé une
traduction frangaise de ce traité.

étre mieux compris. C'est en revenant sur le role
et I'importance des mamelouks dans chacune des
sociétés musulmanes que leur poids réel pourra étre
correctement mesureé.

Abbes Zouache
Cnrs - Lyon

BCAI 27

BCAIl en ligne

71

BCAI 27 (2012) De La Vaissiére Etienne: Samarcande et Samarra. Elites d’Asie centrale dans I'Empire abbasside., recensé par A. Zouache
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

