| I1l. HisTOIRE |

Cal0zzo Anna,
Réminiscences de la royauté cosmique dans
les représentations de I'Orient médiéval.

Le Caire, Institut frangais d’archéologie
orientale (Cahiers des annales
islamologiques 31-2011), 2011, 72 p.
ISBN: 978-2724705690

Cette étude tente de retrouver les connections
entre certains sujets de l'art islamique et les modeles
du pouvoir, principalement dans le Moyen-Orient
ancien, le monde iranien et I'Asie centrale. Lauteur
fait remarquer que «I'image dans sa diversité, illus-
trait bien 'évolution de l'idéologie du pouvoir sur la
longue durée, de Iépoque préislamique a celle des
califes puis des rois (muliik), et celle de son rapport
au sacré confirmant par la-méme, a la fois sa vocation
didactique premiére, divertir les princes tout en les
guidant, mais aussi celle de vecteur des imaginaires
politico-religieux » (p. 58).

Lutilisation des images pour faire I'histoire des
idées est un choix important. Cela demande de
multiples connaissances et oblige souvent a revoir
les sources écrites d’'une facon différente, le texte et
I'image ne suivant pas toujours les mémes parcours
descriptifs. En fait, I'image explicite ce que le texte
trés souvent contient sous une forme déguisée. La
royauté constitue un véritable paradigme du concept
du pouvoir dans I'lslam ancien. Le travail dAnna
Caiozzo s'appuie sur une série d’exempla, assez re-
présentatifs du probléme (on pourra rappeler ici que
ce volume fait suite a un autre, plus vaste, consacré
a l'iconographie astrale dans l'islam: Images du ciel
d'Orient au Moyen Age, ouvrage publié par le méme
auteur a Paris aux Presses de l'université de Paris-
Sorbonne en 2003).

Le premier exemple étudié est celui du double
frontispice du manuscrit du Kitab al-diryaq, attri-
bué au Pseudo-Galien, daté 595/1199, et préservé
a la Bibliotheque nationale de France (arabe 2964,
f.36v-37r). L'auteur identifie ici un modéle fortement
mésopotamien pour lesillustrations en notant qu’au
X1 siecle on assiste a une prolifération de I'iconogra-
phie de la Lune dans les monnaies des souverains de
la Haute Mésopotamie. La Lune est définie comme
« éternelle patronne de la Mésopotamie ». Magis-
traux sont les paragraphes «Le double frontispice,
une fonction astrologique » (p. 12-13), « Une image
magique » (p. 13-15) et « Les indications politico-re-
ligieuses du frontispice » (p. 15-17) ou Anna Caiozzo
développe le sujet de la dualité qui y est représenté,
ainsi le theme du dragon associé a la Lune, et donne
une idée de la valeur apotropaique du sujet. La simi-

litude avec les miniatures seldjougides et artouqides
|

conduit a considérer la fonction de ces miniatures
comme des représentations du pouvoir, ou la Lune
jouerait le role de protectrice du « pouvoir légitime ».
Bien que l'auteur reste prudent sur la conscience de
«I’herméneutique allégorique» (p. 16) que lartiste
véhicula dans sa représentation, les arguments déve-
loppés ici semblent tout a fait convaincants.

Quant au Soleil, il «s'impose trés vite comme
chef du panthéon» (p. 17). Il apparait dans une mi-
niature des Aga'’ib al-Mahligat conservé a Munich
(codex arabe 464, f. 14v), réalisée a la fin du XllI¢ siecle.
Clest a cette époque que le Soleil s'impose dans les
céramiques et les métaux. Anna Caiozzo parle jus-
tement de réminiscences préislamiques (p.20) en
montrant différents exemples d’'une iconographie
ou le Soleil est associé au lion sur lequel il est assis
a califourchon, comme sur une monture. Cette fois
l'auteur fait référence a diverses sources iraniennes
préislamiques qui s'ajoutent a de plus anciens mo-
deles mésopotamiens. Je pense qu'un supplément
d'enquéte pourrait étre fait a propos de la déesse
Nanj, elle aussi chevauchant un lion, dans une coupe
d’argent corasmienne du vii® siecle (Martha L. Carter,
«An Indo-Iranian Silver Rython in the Cleveland Mu-
seum », Artibus Asiae, 41, 1991, p. 309-325, en part.
p. 316). Le lien entre les félins, le Soleil et la Lune fait
également référence a la civilisation chinoise, ou le
lion est déja représenté a lépoque Tang comme signe
astrologique, substitué plus tard par une panthere
chevauchée par une divinité (voir Edouard Cha-
vannes, « Le cycle turc des douze animaux», Toung
Pao, 7, 1906, p. 51-122). Lauteur fait observer que
«la richesse de I'iconographie du Soleil témoigne
d’'une profonde mutation des croyances observée
par un bon nombre d’historiens des religions et
accompagnant a la fois l'espérance messianique et
le renouveau monothéiste, connu par I'Orient avant
I'apparition du christianisme et de l'islam... la rémi-
niscence de thématiques anciennes centrées sur les
divinités iraniennes ou mésopotamiennes encore
connues cinqg a sept cents ans apres l'instauration de
l'islam» qui «démontrent leur enracinement dans
le milieu syro-mésopotamien » (p. 36). Ces observa-
tions semblent correctes.

Dans la partie intitulée « Le temps des hommes:
héros, mystiques et prophétes », Anna Caiozzo s'inté-
resse a la question de la relation a I¢poque islamique
entre pouvoir céleste et pouvoir terrestre. Les salles
du trone représentent cette relation. La civilisation
iranienne célébra ce rapport dans la littérature
(Firdawsi principalement), dans les cérémoniels et
dans l'architecture elle-méme (le Tag-i tagdis évoqué
par Ta‘alibr). Anna Caiozzo aborde la question du
calidarium de Qusayr ‘Amra en renouvelant les inter-
prétations de Van Reeth et renverse les hypotheses

BCAI 27 6l

BCAI 27 (2012) Caiozzo Anna: Réminiscences de la royauté cosmique dans les représentations de I'Orient médiéval., recensé par M. Bernardini
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

sur ce cycle de peintures, avec l'idée qu'il y eut un

renouveau de la part de Walid Il du culte de la déesse

Amara qui donnerait a cette résidence princiére le

role d’'un espace hiérogamique par excellence. Cela

conduit au deuxieme point, crucial a mon avis, de la

royauté dans l'islam classique: la hybris bien définie

dans le chapitre « Réves d'immortalité et ascensions

célestes des rois de légende » (p. 42-44). Que signifie

I'iconographie de I'épisode du vol de Key Kawiis, ou

encore du cas de Jamshid qui, a cause de son orgueil,
sera exécuté par Zahhak ? Encore une fois la référence

est au monde babylonien, mais selon Anna Caiozzo

la Iégende de Kay Kawiis aurait inclus une autre réfé-
rence, celle au mythe d’Alexandre. Toutefois I'auteur
souligne que cette derniére tradition, si célébrée en

Occident, ne le fut jamais dans le monde islamique.
Selon les récentes recherches de Scott Redford, le

célebre plat d'Innsbruck, un unicum dans son genre,
appartiendrait plutot a l'art géorgien qu’a l'art is-
lamique. Le seul exemple de cette représentation

ne serait donc pas une « représentation islamique »
d’Alexandre.

Un bref paragraphe (« La voie du myste: les sept
palais du prince Bahram Gar», p. 50-51) introduit
le theme du palais du roi sassanide qui est célébré
dans l'ceuvre de Nizami (et on peut ajouter dans
celle d’Amir Khosrow de Delhi, qui renverse I'as-
pect cosmologique dans ses Hasht Bihisht, avec des
influences dans l'architecture persane, voir l'article
«Hasht Behest » dans I'Encyclopaedia Iranica).

Le chapitre suivant s'intéresse aux « Divins inter-
cesseurs et animaux psychopompes, la promotion de
I'ame vers le divin» (p. 51-54). En reprenant la thése
de Mohamed Mokri, I'auteur étudie I'association
entre |'aigle et le pouvoir sacré du roi, le hvarnah. Au-
dela de quelques lapsus de type linguistique (a voir
hvarnahh au lieu de hvarnah et Bahram Yast au lieu
de Bahman Yast, p. 51), il manque dans ce chapitre
la référence, en parlant du simurgh, au senmurv
sassanide, ce qui peut représenter une limite inter-
prétative du sujet iconographique. En effet le passage
du senmurv au simurgh est un sujet complexe. On
notera que de nombreux chercheurs ont abordé la
question du caractere salvifique du senmurv (voir
par ex. H. P. Schmidt, « The Senmurv. Of bird and
Dogs and Bats», Persica, 9, 1980, p. 1-85) et il existe
certainement un lien avec le simurgh, son héritier,
bien que ce dernier doive étre considéré comme une
traduction « philosophique » d'une créature fantas-
tique largement célébré dans les métaux et dans le
reste de l'art sassanide.

Le dernier chapitre du volume, consacré a
« Muhammad: héritier des rois cosmiques » (p. 55-58),
synthétise le difficile passage de la dimension préisla-

mique a celle du monde musulman: alors que « dans
|

Ill. HisTOIRE |

le monde musulman médiéval, la royauté cosmique
était devenue un souvenir du passé », le renouveau
des « choix iconographiques » coincidait avec le
«renouveau des doctrines gnostiques, hermétiques et
eschatologiques véhiculées par diverses survivances
locales (ismaélisme en particulier) dans un milieu
visiblement attaché aux pratiques mantiques (popu-
laires ou savantes) » (p. 52). Cest bien le cas de l'aura
qui se retrouve dans l'iconographie de Muhammad
comme dans le cas du voyage céleste représenté dans
le supplément turc 190, préservé a la Bibliotheque
nationale de France.

En conclusion, on notera que ce volume est
tres stimulant, surtout d’'un point de vue méthodo-
logique. Il n'est pas fréquent de trouver une étude
iconographique si riche de références et utile pour
I'histoire de la pensée dans I'islam classique. Si l'on
a mentionné des ajouts bibliographiques, cela ne
signifie pas que cet ouvrage constitue un texte de
référence dans lequel l'auteur discute de questions
souvent traitées de maniére insatisfaisante dans le
vaste domaine des études sur la royauté dans I'Orient
médiéval.

Michele Bernardini
Universita di Napoli, « L'Orientale »

BCAI 27

BCAIl en ligne

(SY=

BCAI 27 (2012) Caiozzo Anna: Réminiscences de la royauté cosmique dans les représentations de I'Orient médiéval., recensé par M. Bernardini
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

