
	 BCAI 27	 61

III. Histoire

Caiozzo Anna,�
Réminiscences de la royauté cosmique dans  
les représentations de l’Orient médiéval.

Le Caire, Institut français d’archéologie 
orientale (Cahiers des annales 
islamologiques 31–2011), 2011, 72 p.
ISBN : 978-2724705690

Cette étude tente de retrouver les connections 
entre certains sujets de l’art islamique et les modèles 
du pouvoir, principalement dans le Moyen-Orient 
ancien, le monde iranien et l’Asie centrale. L’auteur 
fait remarquer que « l’image dans sa diversité, illus-
trait bien l’évolution de l’idéologie du pouvoir sur la 
longue durée, de l’époque préislamique à celle des 
califes puis des rois (mulūk), et celle de son rapport 
au sacré confirmant par là-même, à la fois sa vocation 
didactique première, divertir les princes tout en les 
guidant, mais aussi celle de vecteur des imaginaires 
politico-religieux » (p. 58).

L’utilisation des images pour faire l’histoire des 
idées est un choix important. Cela demande de 
multiples connaissances et oblige souvent à revoir 
les sources écrites d’une façon différente, le texte et 
l’image ne suivant pas toujours les mêmes parcours 
descriptifs. En fait, l’image explicite ce que le texte 
très souvent contient sous une forme déguisée. La 
royauté constitue un véritable paradigme du concept 
du pouvoir dans l’Islam ancien. Le travail d’Anna 
Caiozzo s’appuie sur une série d’exempla, assez re-
présentatifs du problème (on pourra rappeler ici que 
ce volume fait suite à un autre, plus vaste, consacré 
à l’iconographie astrale dans l’islam : Images du ciel 
d’Orient au Moyen Âge, ouvrage publié par le même 
auteur à Paris aux Presses de l’université de Paris-
Sorbonne en 2003).

Le premier exemple étudié est celui du double 
frontispice du manuscrit du Kitāb al-diryāq, attri-
bué au Pseudo-Galien, daté 595/1199, et préservé 
à la Bibliothèque nationale de France (arabe 2964, 
f. 36v-37r). L’auteur identifie ici un modèle fortement 
mésopotamien pour les illustrations en notant qu’au 
xiie siècle on assiste à une prolifération de l’iconogra-
phie de la Lune dans les monnaies des souverains de 
la Haute Mésopotamie. La Lune est définie comme 
« éternelle patronne de la Mésopotamie ». Magis-
traux sont les paragraphes « Le double frontispice, 
une fonction astrologique » (p. 12-13), « Une image 
magique » (p. 13-15) et « Les indications politico-re-
ligieuses du frontispice » (p. 15-17) où Anna Caiozzo 
développe le sujet de la dualité qui y est représenté, 
ainsi le thème du dragon associé à la Lune, et donne 
une idée de la valeur apotropaïque du sujet. La simi-
litude avec les miniatures seldjouqides et artouqides 

conduit à considérer la fonction de ces miniatures 
comme des représentations du pouvoir, où la Lune 
jouerait le rôle de protectrice du « pouvoir légitime ». 
Bien que l’auteur reste prudent sur la conscience de 
« l’herméneutique allégorique » (p. 16) que l’artiste 
véhicula dans sa représentation, les arguments déve-
loppés ici semblent tout à fait convaincants.

Quant au Soleil, il « s’impose très vite comme 
chef du panthéon » (p. 17). Il apparaît dans une mi-
niature des  ‘Aǧā’ib al-Maḫlūqāt conservé à Munich 
(codex arabe 464, f. 14v), réalisée à la fin du XIIIe siècle. 
C’est à cette époque que le Soleil s’impose dans les 
céramiques et les métaux. Anna Caiozzo parle jus-
tement de réminiscences préislamiques (p. 20) en 
montrant différents exemples d’une iconographie 
où le Soleil est associé au lion sur lequel il est assis 
à califourchon, comme sur une monture. Cette fois 
l’auteur fait référence à diverses sources iraniennes 
préislamiques qui s’ajoutent à de plus anciens mo-
dèles mésopotamiens. Je pense qu’un supplément 
d’enquête pourrait être fait à propos de la déesse 
Nanâ, elle aussi chevauchant un lion, dans une coupe 
d’argent corasmienne du viie siècle (Martha L. Carter, 
« An Indo-Iranian Silver Rython in the Cleveland Mu-
seum », Artibus Asiae, 41, 1991, p. 309-325, en part. 
p. 316). Le lien entre les félins, le Soleil et la Lune fait 
également référence à la civilisation chinoise, où le 
lion est déjà représenté à l’époque Tang comme signe 
astrologique, substitué plus tard par une panthère 
chevauchée par une divinité (voir Edouard Cha-
vannes, « Le cycle turc des douze animaux », T’oung 
Pao, 7, 1906, p. 51-122). L’auteur fait observer que 
« la richesse de l’iconographie du Soleil témoigne 
d’une profonde mutation des croyances observée 
par un bon nombre d’historiens des religions et 
accompagnant à la fois l’espérance messianique et 
le renouveau monothéiste, connu par l’Orient avant 
l’apparition du christianisme et de l’islam… la rémi-
niscence de thématiques anciennes centrées sur les 
divinités iraniennes ou mésopotamiennes encore 
connues cinq à sept cents ans après l’instauration de 
l’islam » qui « démontrent leur enracinement dans 
le milieu syro-mésopotamien » (p. 36). Ces observa-
tions semblent correctes.

Dans la partie intitulée « Le temps des hommes : 
héros, mystiques et prophètes », Anna Caiozzo s’inté-
resse à la question de la relation à l’époque islamique 
entre pouvoir céleste et pouvoir terrestre. Les salles 
du trône représentent cette relation. La civilisation 
iranienne célébra ce rapport dans la littérature 
(Firdawsī principalement), dans les cérémoniels et 
dans l’architecture elle-même (le Ṭāq-i taqdīs évoqué 
par Ṯa‘ālibī). Anna Caiozzo aborde la question du 
calidarium de Quṣayr ‘Amra en renouvelant les inter-
prétations de Van Reeth et renverse les hypothèses 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Caiozzo Anna: Réminiscences de la royauté cosmique dans les représentations de l’Orient médiéval., recensé par M. Bernardini
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 27	 62

III. Histoire

sur ce cycle de peintures, avec l’idée qu’il y eut un 
renouveau de la part de Walīd II du culte de la déesse 
Amara qui donnerait à cette résidence princière le 
rôle d’un espace hiérogamique par excellence. Cela 
conduit au deuxième point, crucial à mon avis, de la 
royauté dans l’islam classique : la hybris bien définie 
dans le chapitre « Rêves d’immortalité et ascensions 
célestes des rois de légende » (p. 42-44). Que signifie 
l’iconographie de l’épisode du vol de Key Kāwūs, ou 
encore du cas de Jamshīd qui, à cause de son orgueil, 
sera exécuté par Żaḥḥāk ? Encore une fois la référence 
est au monde babylonien, mais selon Anna Caiozzo 
la légende de Kay Kāwūs aurait inclus une autre réfé-
rence, celle au mythe d’Alexandre. Toutefois l’auteur 
souligne que cette dernière tradition, si célébrée en 
Occident, ne le fut jamais dans le monde islamique. 
Selon les récentes recherches de Scott Redford, le 
célèbre plat d’Innsbruck, un unicum dans son genre, 
appartiendrait plutôt à l’art géorgien qu’à l’art is-
lamique. Le seul exemple de cette représentation 
ne serait donc pas une « représentation islamique » 
d’Alexandre.

Un bref paragraphe (« La voie du myste : les sept 
palais du prince Bahrām Gūr », p. 50-51) introduit 
le thème du palais du roi sassanide qui est célébré 
dans l’œuvre de Niẓāmī (et on peut ajouter dans 
celle d’Amīr Khosrow de Delhī, qui renverse l’as-
pect cosmologique dans ses Hasht Bihisht, avec des 
influences dans l’architecture persane, voir l’article 
« Hasht Behešt » dans l’Encyclopaedia Iranica).

Le chapitre suivant s’intéresse aux « Divins inter-
cesseurs et animaux psychopompes, la promotion  de 
l’âme vers le divin » (p. 51-54). En reprenant la thèse 
de Mohamed Mokri, l’auteur étudie l’association 
entre l’aigle et le pouvoir sacré du roi, le ḫvarnah. Au-
delà de quelques lapsus de type linguistique (à voir 
ḫvarnahh au lieu de ḫvarnah et Bahrām Yašt au lieu 
de Bahman Yašt, p. 51), il manque dans ce chapitre 
la référence, en parlant du sīmurgh, au senmurv 
sassanide, ce qui peut représenter une limite inter-
prétative du sujet iconographique. En effet le passage 
du senmurv au sīmurgh est un sujet complexe. On 
notera que de nombreux chercheurs ont abordé la 
question du caractère salvifique du senmurv (voir 
par ex. H. P. Schmidt, « The Senmurv. Of bird and 
Dogs and Bats », Persica, 9, 1980, p. 1-85) et il existe 
certainement un lien avec le sīmurgh, son héritier, 
bien que ce dernier doive être considéré comme une 
traduction « philosophique » d’une créature fantas-
tique largement célébré dans les métaux et dans le 
reste de l’art sassanide.

Le dernier chapitre du volume, consacré à 
« Muḥammad : héritier des rois cosmiques » (p. 55-58), 
synthétise le difficile passage de la dimension préisla-
mique à celle du monde musulman : alors que « dans 

le monde musulman médiéval, la royauté cosmique 
était devenue un souvenir du passé », le renouveau 
des « choix iconographiques » coïncidait avec le 
« renouveau des doctrines gnostiques, hermétiques et 
eschatologiques véhiculées par diverses survivances 
locales (ismaélisme en particulier) dans un milieu 
visiblement attaché aux pratiques mantiques (popu-
laires ou savantes) » (p. 52). C’est bien le cas de l’aura 
qui se retrouve dans l’iconographie de Muḥammad 
comme dans le cas du voyage céleste représenté dans 
le supplément turc 190, préservé à la Bibliothèque 
nationale de France.

En conclusion, on notera que ce volume est 
très stimulant, surtout d’un point de vue méthodo-
logique. Il n’est pas fréquent de trouver une étude 
iconographique si riche de références et utile pour 
l’histoire de la pensée dans l’islam classique. Si l’on 
a mentionné des ajouts bibliographiques, cela ne 
signifie pas que cet ouvrage constitue un texte de 
référence dans lequel l’auteur discute de questions 
souvent traitées de manière insatisfaisante dans le 
vaste domaine des études sur la royauté dans l’Orient 
médiéval.

Michele Bernardini 
Università di Napoli, « L’Orientale »

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Caiozzo Anna: Réminiscences de la royauté cosmique dans les représentations de l’Orient médiéval., recensé par M. Bernardini
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

