
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 27	 6

Adam Sabra (« “The Second Ottoman Conquest of 
Egypt”: Rhetoric and Politics in Seventeenth cen-
tury historiography ») se penche sur l’interprétation 
par l’historiographie musulmane de la rébellion de 
1017/1609, au cours de laquelle des spahis ottomans 
se soulevèrent contre l’autorité du gouverneur 
ottoman de l’Égypte, à cause de l’abolition d’une 
taxe (ṭulba). Cet événement a été narré dans des 
chroniques et on en a donné une certaine repré-
sentation. L’auteur, qui s’appuie principalement sur 
deux sources écrites immédiatement au lendemain 
de l’événement, attire l’attention sur le fait que si le 
dogme théocratique en vigueur sous les Ottomans 
présente les mutins comme rebelles à Dieu, Son 
Apôtre et le Sultan, l’étude des événements eux-
mêmes pousse à soutenir une autre interprétation, 
à savoir qu’il s’agissait moins d’une rébellion que 
d’une démonstration de force et que les autorités 
provinciales étaient plus soucieuses de négocier une 
sortie de crise plutôt que de réprimer le mouvement 
de contestation. Jane Hathaway (« Ḥabeṣī Meḥmed 
Agha : the First Chief Harem Eunuch of the Ottoman 
Empire ») consacre sa contribution à l’eunuque en 
chef du harem ottoman. Quant à Samer Traboulsi 
(« “I Entered Mecca… and I Destroyed all the Tombs” : 
Some Remarks on Saudi Ottoman Correspon-
dence »), il étudie une lettre qu’on attribue à Suʿūd 
b. ʿ Abd al-ʿAzīz (m. 1229/1814), héritier du trône, au 
sultan ottoman Selim III, après la prise de La Mecque, 
et qui est une forgerie.

La troisième partie a trait principalement à la 
littérature juridique : Nurit Tsafrir (« The ʿĀqila in 
Ḥanafī Law : Preliminary Notes ») aborde une ques-
tion juridique classique, la doctrine hanafite de la 

ʿāqila, qui se singularise par le fait qu’alors que toutes 
les écoles sunnites tiennent la ʿāqila pour les agnats 
mâles qui sont dans l’obligation de payer le prix du 
sang, les ḥanafites estiment qu’il s’agit des compa-
gnons du service armé de l’auteur du crime. Nimrod 
Hurvitz (« Legal Doctrines, Historical Contexts and 
Moral Visions : the Case of Sectarians in the Courts 
of Law ») aborde le statut des « hérétiques » dans la 
procédure judiciaire chez les sunnites : par exemple, 
le témoignage d’un chiite est-il recevable ? Quant 
à Justin Stearns (« The Legal Status of Science in 
the Muslim World in the Early Modern Period »), il 
pose un problème de type wébérien : pourquoi la 
science moderne ne s’est-elle pas développée dans 
le monde islamique ? Ses sources sont trois compila-
tions de responsa : Burzulī (m. 841/1438), Wanšarīsī 
(m. 914/1508) et Wazzānī (m. 1342/1923). Il aborde 
aussi le statut de l’expertise scientifique dans le cadre 
de la procédure juridique.

La quatrième partie, enfin, est intitulée « Réin-
terprétations et transformations ». Elle comprend 

Ahmed Asad Q., Sadeghi Behnam & 
Bonner Michael (eds),� 
The Islamic Scholarly Tradition. 
Studies in History, Law, and Thought  
in Honor of Professor Michael Allan Cook.

Leyde, Brill (Islamic History and Civilization. 
Studies and Texts, vol. 83), 2011, 385 p. 
ISBN: 978-9004194359

Sous ce titre, l’ouvrage constitue le volume de 
mélanges dédié par ses anciens élèves à M.A. Cook, 
que tous les islamisants connaissent bien. L’ou-
vrage comprend quatorze contributions réparties 
en quatre parties. L’ensemble est précédé d’une 
bio-bibliographie du dédicataire des mélanges, ainsi 
que d’une présentation de son parcours par R. Ste-
phen Humphreys, où l’on apprend que son doctorat, 
préparé sous la direction de B. Lewis, avait porté sur 
l’histoire économique et sociale moderne de l’Ana-
tolie. Vient ensuite une introduction de M. Bonner.

La première partie concerne la période ancienne 
de l’islam et comprend cinq contributions. M. Bonner 
(« “Time Has Come Full Circle” : Markets, Fairs and the 
Calendar in Arabia before Islam ») essaie de montrer 
que le calendrier préislamique était analogue au 
calendrier juif, que s’il était lunaire, on intercalait un 
mois solaire afin de le faire coïncider avec la succes-
sion des saisons, mais que la transformation de ce 
calendrier par l’avènement de l’islam a conduit à la 
disparition des foires et des marchés préislamiques 
et par voie de conséquence de la culture agonistique 
arabe ancienne. Najam Haider (« The Waṣiyya of Abū 
Hāshim : the Impact of Polemic in Premodern Muslim 
Historiography ») se penche sur le testament poli-
tique d’Abū Hāšim, fils de Muḥammad b. al-Ḥanafiyya, 
en faveur de son cousin ʿAlī b. ʿAbd Allāh b. ʿAbbās, 
et dont les thuriféraires des Abbāsides ont fait un 
argument de légitimation du pouvoir de ces derniers. 
Petra M. Sijpesteijn (« Building an Egyptian Identity ») 
montre l’émergence d’une identité égyptienne en 
relation avec un mythe sur l’Égypte ancienne. Mari-
bel Fierro (« The Battle of the Ditch (al-Khandaq) of 
the Cordoban Caliph ʿAbd al-Raḥmān III ») aborde 
le recours à la Sīra, par les chroniqueurs andalous, 
pour décrire un événement qui eut lieu en 939 en 
Andalousie. Nancy Khalek (« Dreams of Hagia Sophia: 
the Muslim Siege of Constantinople in 674 CE, Abū 
Ayyūb al-Anṣārī and the Medieval Islamic Imagina-
tion ») se penche sur la figure d’Abū Ayyūb, ce fameux 
Compagnon prétendument enterré aux pieds des 
murailles de Constantinople et du rôle de sa figure 
dans le discours ottoman de conquête.

La seconde partie concerne la période mo-
derne et comprend seulement trois contributions. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Ahmed Asad Q., Sadeghi Behnam & Bonner Michael (eds),: The Islamic Scholarly Tradition. Studies in History, Law, and Thought in Honor of Professor
Michael Allan Cook., recensé par M. Hocine Benkheira
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 27	 7

trois contributions. Karen Bauer (« ‘‘ I Have Seen the 
People’s Antipathy to this knowledge ’’ : the Muslim 
Exegete and his Audience, 5th/11th-7th/13th ») 
s’intéresse à l’histoire du tafsīr entre le ve/xie et le 
viie/xiiie siècles, et notamment à la question du 
public auquel s’adresse ce genre littéraire. Cela la 
conduit également à se pencher sur la diffusion du 
savoir exégétique à travers d’autres genres (le sermon 
notamment). Leor Halevi (« Lex Mahomethi : Carnal 
and Spiritual Representations of Islamic Law and 
Ritual… ») se penche sur le cas du fameux Pierre 
Alfonse, juif converti au christianisme et auteur d’un 
dialogue dans lequel il apporte de nombreuses don-
nées sur l’islam, qui tranchent avec les simplifications 
de celles qui circulaient sur le même sujet en Europe 
de l’Ouest à la même époque. Enfin, la dernière, celle 
que l’on doit à Asad Q. Ahmed (« Systematic Growth 
in Sustained Error… »), a trait à l’histoire de la lo-
gique dans le monde islamique. Cette contribution 
comporte aussi l’édition et la traduction de l’arabe à 
l’anglais d’un petit opuscule (Risāla fī bayān al-nizāʿ 
bayna Ibn Sīnā wa-l-Fārābī fī ittiṣāf al-mawḍūʿ) sur 
la logique dû à al-Āmidī (xiie/xviiie siècle).

Les contributions sont de bonne qualité et por-
tent sur des problèmes nouveaux. Malgré le caractère 
inévitablement disparate propre au genre, on peut 
dire que la plupart d’entre elles sont marquées par 
un réel souci méthodologique, en particulier par la 
relecture critique du discours historiographique, qu’il 
soit le fait des oulémas ou des islamisants apparte-
nant à la tradition occidentale.

Mohammed Hocine Benkheira 
Ephe - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Ahmed Asad Q., Sadeghi Behnam & Bonner Michael (eds),: The Islamic Scholarly Tradition. Studies in History, Law, and Thought in Honor of Professor
Michael Allan Cook., recensé par M. Hocine Benkheira
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

