
	 BCAI 27	 43

III. Histoire

Aigle Denise et Buresi Pascal (éd.),�
Les relations diplomatiques entre le monde 
musulman et l’Occident latin (xiie-xvie siècle).

Nº spécial de la revue Oriente Moderno. 
Rivista d’informazione e di studi per la 
diffusione della conoscenza della cultura 
dell’Oriente sopratutto musulmano, Nuova 
Seria, anno LXXXVIII/2, 2008, p. 229-533  
(VI + 305 p.). 
ISBN : 978-8400092856

Quatorze contributions (dix en français, quatre 
en anglais) envisagent dans ce volume collectif les 
relations diplomatiques entre le monde musulman 
et l’Occident latin. L’ouvrage se focalise pour l’essen-
tiel sur les xiie-xvie siècles, mais contient également 
deux études relatives aux viiie-ixe siècles. Les relations 
diplomatiques y sont le plus souvent appréhendées 
selon une perspective bilatérale – les rapports d’une 
puissance islamique avec un ou des États latins, ou 
bien par la prise en considération de l’ensemble des 
pratiques diplomatiques d’un souverain ou d’une 
dynastie. Plusieurs articles contiennent aussi des 
développements importants sur des relations entre 
souverains non chrétiens, sur les rapports entre 
centre et périphérie dans un cadre impérial (C. Mit-
chell sur les Safavides). De la sorte, l’ouverture d’un 
vaste spectre géographique – du Maroc à la Chine, 
de l’Empire carolingien à l’Iran –, la diversité des 
objets retenus et l’utilisation d’échelles d’analyse très 
variées – d’une lettre isolée à des échanges égrenés sur 
plusieurs siècles – laissent apparaître les méthodes 
et les premiers résultats obtenus par des recherches 
en cours sur la diplomatie des puissances islamiques, 
un domaine d’investigation longtemps peu fréquenté 
par les historiens.

La péninsule Ibérique et le Maghreb sont par-
ticulièrement bien représentés. En se fondant sur 
des sources arabes et chrétiennes, P. Guichard livre 
une synthèse sur les relations diplomatiques des 
Omeyyades de Cordoue. Avec les Carolingiens, les 
échanges s’avèrent assez spectaculaires et bien do-
cumentés durant le règne de Charlemagne, moindres 
ensuite ; les liens sont plus réguliers avec les États 
voisins, tandis qu’Ibn Ḥayyān dans son Muqtabis et 
la Vita de Jean de Gorze jettent des lumières vives, 
mais isolées, sur les relations avec Byzance et les 
Ottoniens. H. el Allaoui mène ensuite le lecteur dans 
la période de transition entre l’époque des taïfas et 
la dynastie almoravide. Avec un corpus formé de 
sept lettres échangées entre Yūsuf b. Tāšfīn, le roi de 
Castille Alphonse VI et les rois des taïfas, l’accent est 
déplacé vers l’épistolographie, les recueils d’inšā’ et la 
biographie des secrétaires. On retiendra en particulier 

l’importance prêtée aux titulatures et la différence à 
cet égard entre, d’une part, l’injonction des manuels 
de chancellerie à s’adresser avec mépris aux infidèles 
et, de l’autre, une pratique plus accommodante, no-
tamment chez les Almohades. Les échanges de ces 
derniers avec les puissances latines supposent par 
ailleurs des efforts notoires de traduction. P. Buresi 
aborde le problème par l’étude d’une protestation 
adressée à Pise en 596/1200. La traduction latine de 
cette plainte contre la remise en cause d’accords de 
commerce, initialement composée en arabe, s’en 
tient à l’essentiel, mais procède aussi à des adapta-
tions, atténue certaines formules idéologiquement 
problématiques, en explicite d’autres.

Revendiquant l’héritage almohade en Ifrīqiya, les 
Hafsides ont pour leur part entretenu des relations 
avec la Sicile de Frédéric II et passé de multiples traités 
avec les républiques italiennes, avant que la croisade 
de Tunis en 1270 n’engendre de nouveaux appétits 
chez les Latins. L’interprétation de B.  Jadla mérite 
néanmoins d’être nuancée sur ce dernier point. Il est 
excessif d’affirmer que « les Aragonais voulait [sic] 
une Méditerranée aragonaise [sous Pierre  III] » 
(p. 315), et des publications récentes conduisent à 
réviser l’analyse des relations entre la couronne d’Ara-
gon et le Maghreb proposée par Ch.-E. Dufourcq, sur 
laquelle se fonde abondamment l’auteur (1). D’autre 
part, l’opposition entre les pratiques diplomatiques 
chrétiennes et hafsides laisse perplexe (« d’un côté, 
ce sont des institutions, des groupes de pression ou 
des États qui agissent, de l’autre, c’est le sultan qui 
réagit ou essaie de défendre ses intérêts, sinon sa 
couronne » [p. 318]), car les rois et les princes d’Oc-
cident recherchent en réalité dans les échanges à la 
fois leur « honneur et leur profit », et les institutions 
urbaines ou les marchands recourent fréquemment 
aux ambassadeurs des princes pour obtenir plus sû-
rement gain de cause. Confrontés comme les Hafsides 
à la gestion de l’héritage almohade, les Mérinides 
développent à leur tour des liens importants avec des 
puissances chrétiennes comme la couronne d’Aragon 
ou le royaume de Majorque (2), mais ils entretiennent 
aussi une « diplomatie tribale » avec les territoires 
subsahariens, visent l’unification du Maghreb et ont 
des contacts avec l’Égypte (S. Gubert). Étroitement 
imbriquée dans les enjeux du pouvoir et du négoce, 
leur diplomatie s’appuie sur des spécialistes de 

(1)  Voir en particulier M. D. López Pérez, La Corona de Aragón 
y el Magreb en el siglo XIV (1331-1410), Barcelone, CSIC, 1995 ; 
D. Valérian, Bougie, port maghrébin. 1067-1510, Rome, École 
française de Rome, 2006.
(2)  Sur le traité de 1339, voir désormais Henri Bresc, Yusuf Ragib, 
Le sultan mérinide Abū l-Ḥasan ‘Alī et Jacques III de Majorque. 
Du traité de paix au pacte secret, Le Caire, Institut français d’ar-
chéologie orientale/Cahiers des Annales islamologiques 32, 2011.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Aigle Denise et Buresi Pascal (éd.): Les relations diplomatiques entre le monde musulman et l’Occident latin (xiie-xvie siècle)., recensé par S. Péquignot
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 27	 44

III. Histoire

En dépit d’échanges réitérés et des distances 
considérables parcourues à cet effet, les relations 
diplomatiques entre Mongols et États latins se sol-
dent de façon similaire par un échec flagrant. D. Aigle 
en expose les raisons dans une vaste synthèse. Les 
qa’an, qui s’estiment investis par le mandat du Ciel, 
le tenggeri, posent toujours la soumission de leur 
interlocuteur comme préalable à l’établissement 
d’une alliance censée prendre en tenaille les Ma-
melouks, alors que les papes, évidemment rétifs à 
l’acceptation d’une telle condition, exigent pour leur 
part la conversion des Mongols au christianisme. 
Les possibilités d’entente ou même de négociation 
demeurent par conséquent extrêmement ténues, 
même lorsque les Ilkhans d’Iran, de Hülegü à 
Öljeitü, atténuent ensuite dans leurs lettres la for-
mulation de la soumission nécessaire. Ils restent en 
effet toujours « prédestinés par le Ciel d’en haut » à 
gouverner le monde. Avec une grande attention à 
la transmission des textes d’un corpus linguistique 
éclaté, D. A. démontre ainsi que la cause principale 
de la « non-négociation » réside plutôt dans cette 
irréductible opposition idéologique que dans des 
obstacles linguistiques globalement surmontés grâce 
à diverses intermédiations. Dans son étude d’une 
lettre inédite de l’Ilkhan Abaqa au pape Nicolas III, 
T. Tanase observe ce même malentendu fondamental 
entre des Mongols qui recherchent l’alliance militaire 
et des pontifes soucieux de les intégrer dans le giron 
de l’Église. Rédigée dans un latin affecté par le souci 
de rendre les tournures mongoles, la « lettre des 
tartares envoyée au pape des chrétiens » (1279) est 
conservée dans un évangéliaire de la Vaticane avec 
d’autres pièces sur les Mongols, ce qui atteste de la 
perspective eschatologique selon laquelle leur puis-
sance pouvait alors être interprétée. Néanmoins, la 
mission de Gérard de Prato, le franciscain qui a sans 
doute rapporté la lettre, n’obtient pas de résultat 
plus probant que les autres, et l’alliance tant espérée 
contre les Mamelouks ne voit jamais le jour. Plus à 
l’est encore, les Chagha-taïdes (1260-1347), malgré 
l’existence de quelques contacts avérés avec les papes, 
ne concluent pas plus d’accord avec les États latins. 
En réunissant un ensemble très dispersé de sources, 
dominé par les copies postérieures et par les pièces 
étrangères, M. Biran dresse un premier bilan sur les 
pratiques de la diplomatie et de la chancellerie de ce 
khanat. Certaines ambassades présentent un aspect 
plus formel, d’autres sont plus « politiques », mais le 
choix des ambassadeurs, depuis longtemps médité 
dans les miroirs des princes comme le Qutadgu Bilig 
(xie  siècle), se porte fréquemment sur des parents 
du khan, des princes, des commandeurs militaires 
ou des dignitaires religieux, dont on attend toujours 
qu’ils fassent preuve d’éloquence et de courage. On 

l’écriture des lettres. Les secrétaires des Mérinides 
maîtrisent la prose rimée et rythmée, sont versés 
en poésie et dépositaires d’un savoir religieux mar-
qué par le soufisme, ils se distinguent par le rappel 
récurrent de « l’intime sujétion » qui les rattache à 
leur maître.

Le périple à travers les dynasties du dār al-Islām 
en Occident se termine par l’article de M. J. Viguera 
Molins sur la chancellerie et les documents nasrides 
de Grenade du xiiie au xve siècle. L’auteur présente 
un inventaire commenté des sources disponibles, 
plus riches que précédemment à Grenade (textes 
théoriques, chroniques, répertoires biographiques, 
anthologies littéraires, actes, documents), une mise 
au point sur l’histoire de l’intérêt pour les documents 
arabes d’al-Andalus au xixe et au xxe siècle (3), ainsi 
qu’une première approche de la diplomatique des 
lettres composées par les grands secrétaires.

On trouvera également dans ce volume huit 
contributions concernant des puissances situées dans 
les parties plus orientales du dār al-Islām. D. Durand 
Guédy propose d’abord une analyse très claire de la 
pratique diplomatique dans l’Iran seldjoukide en 
se fondant sur neuf lettres envoyées par l’Atabeg 
Pahlawān b. Eldigüz à son frère Qizil Arslān (570-
581/1175-1186). Conservées dans un recueil d’inšā’ 
du xiiie siècle, le Muḫtārāt min al-rasā’il, composées 
en persan avec une présence relativement discrète 
des termes issus de l’arabe, ces lettres éclairent la per-
ception de la campagne de Saladin en Mésopotamie 
d’après une perspective iranienne. Elles respectent 
des codes formels précis de rédaction et servent 
d’introduction protocolaire à des messagers de haut 
rang dont les propos occupent une place essentielle 
dans l’échange diplomatique.

De nouveaux acteurs politiques apparaissent 
ensuite au xiiie et au début du xive  siècle, notam-
ment la puissance mongole dont le développement 
affecte profondément les relations diplomatiques. 
J. Richard revient à ce titre sur les efforts déployés 
en 1244-1247 par le pape Innocent IV et son envoyé 
dominicain André de Longjumeau auprès des princes 
musulmans afin d’obtenir leur soutien et de s’assu-
rer d’un « remède contre les Tartares » (remedium 
contra Tartaros). Visant aussi les chrétiens d’Orient, 
ces démarches au ton missionnaire et œcuménique 
suscitent des projets, mais n’aboutissent pas à une 
véritable alliance.

(3)  Est paru depuis sur cette question un ouvrage important 
de M. Marín, C. de la Puente, F. Rodríguez Mediano, J. I. Pérez 
Alcalde, Los epistolarios de Julián Ribera Tarragó y Miguel Asín 
Palacios, Madrid, CSIC, 2009. Voir aussi à son sujet la recension 
effectuée par G. Martinez-Gros, dans Mélanges de la Casa de 
Velázquez 41/1 (2011), p. 283-287.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Aigle Denise et Buresi Pascal (éd.): Les relations diplomatiques entre le monde musulman et l’Occident latin (xiie-xvie siècle)., recensé par S. Péquignot
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 27	 45

III. Histoire

Il s’agit donc d’un ouvrage riche et stimulant, 
aussi bien par ses apports érudits que par les mé-
thodes avec lesquelles sont affrontés des corpus 
souvent multilingues, de taille relativement restreinte 
et conservés dans des configurations documentaires 
et archivistiques où les originaux occupent généra-
lement une place secondaire. Ajoutons enfin que le 
rôle des intermédiaires – juifs auprès des souverains 
musulmans d’Occident, russes ou chrétiens nesto-
riens auprès des Mongols par exemple, traducteurs – 
fait l’objet de nombreux développements utiles. Il est 
sans doute encore trop tôt pour affirmer l’existence 
d’un « common layer of diplomatic conventions ap-
parent from China to Egypt » (M. Biran, qui formule 
justement cette expression à titre d’hypothèse), ou 
bien pour tracer les grandes lignes d’une évolution 
générale des pratiques de chancellerie et de la 
diplomatie dans les mondes islamiques durant les 
xiie-xvie  siècles, mais cet ouvrage ouvre à n’en pas 
douter de nombreuses pistes utiles pour les historiens 
désireux de s’engager dans ces directions.

Stéphane Péquignot 
Ephe - Paris

peut à cet égard remarquer qu’il existe une affinité 
certaine entre ces indications prescriptives et celles 
qui figurent dans les miroirs des princes de l’Occident 
latin, notamment ceux d’entre eux qui puisent dans 
la tradition du Sirr al-Asrār (le Secretum Secretorum 
des Latins). 

Dans la dernière communication consacrée 
au xiiie siècle, R. Amitai revient sur les débuts de la 
prétendue relation triangulaire du sultanat mame-
louk avec Byzance et Gênes pour le commerce des 
jeunes mamelouks de Crimée. En commentant le 
traité passé par le sultan Qalāwūn avec l’empereur 
Michel  VII Paléologue en 1281 et la version arabe 
du serment prêté par un représentant de Gênes 
auprès de ce même sultan en 1290, R. A. relativise le 
rôle des Génois en ce domaine, car aucune source 
n’en atteste de façon fiable pour la période, le rôle 
de transbordeurs musulmans n’est pas à exclure et… 
les hommes de la cité ligure ont aussi des contacts 
avec les Mongols ennemis des Mamelouks.

Deux contributions élargissent les réflexions 
au xvie siècle. C. P. Mitchell prend l’exemple de sept 
lettres du gouverneur du Qizilbāš à Šīrāz Ibrāhīm 
Ḫān Ḏū al-Qadar (1541-1555) pour observer le 
fonctionnement d’une chancellerie provinciale et 
l’agencement complexe des pouvoirs avec l’autorité 
impériale dans la Perse safavide. G.  Veinstein met 
pour sa part en lumière les fondements juridiques 
de la diplomatie ottomane en Europe et soutient 
avec force que celle-ci dispose alors d’un « certain 
espace » pour entretenir des rapports avec les États 
chrétiens. Même si les relations avec l’infidèle s’ins-
crivent dans un cadre strict et si les accords obtenus 
doivent viser in fine une pax islamica, des trêves sont 
possibles quand le dār al-Islām ne peut être étendu. 
Nombreuses, elles deviennent plus longues et jouent 
avec l’amān (pardon, grâce, sauf-conduit) un rôle 
important dans le développement des Capitulations, 
des accords qui restent avant le xviiie siècle les seuls 
fondements juridiques possibles des alliances, et 
possèdent aussi une signification politique.

Le volume se clôt par une belle réflexion pro-
grammatique de B. Grévin « sur les rapports entre 
analyse textuelle et histoire diplomatique du monde 
musulman ». Y sont avancés les éléments d’une 
méthode susceptible d’aller outre la « fascination » 
exercée par des rencontres extraordinaires entre puis-
sances fort éloignées. Au centre du dispositif inter-
prétatif suggéré par B. G. ne figureraient plus alors les 
rencontres elles-mêmes, mais l’écriture, la rhétorique 
et le langage du pouvoir, ce qui pourrait faciliter « un 
comparatisme de l’économie des communications 
politiques sur une échelle beaucoup plus vaste » 
(p. 526).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Aigle Denise et Buresi Pascal (éd.): Les relations diplomatiques entre le monde musulman et l’Occident latin (xiie-xvie siècle)., recensé par S. Péquignot
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

