| I1l. HisTOIRE |

AIGLE Denise et BURESI Pascal (éd.),
Les relations diplomatiques entre le monde
musulman et I'Occident latin (x11e-xvi€ siécle).

Ne spécial de la revue Oriente Moderno.
Rivista d'informazione e di studi per la
diffusione della conoscenza della cultura
dell’Oriente sopratutto musulmano, Nuova
Seria, anno LXXXVIII/2, 2008, p. 229-533
(VI + 305 p.).

ISBN: 978-8400092856

Quatorze contributions (dix en francais, quatre
en anglais) envisagent dans ce volume collectif les
relations diplomatiques entre le monde musulman
et I'Occident latin. Louvrage se focalise pour l'essen-
tiel sur les x1®-xvi€ siecles, mais contient également
deux études relatives aux viie-1x¢ siecles. Les relations
diplomatiques y sont le plus souvent appréhendées
selon une perspective bilatérale — les rapports d'une
puissance islamique avec un ou des Etats latins, ou
bien par la prise en considération de I'ensemble des
pratiques diplomatiques d'un souverain ou d’'une
dynastie. Plusieurs articles contiennent aussi des
développements importants sur des relations entre
souverains non chrétiens, sur les rapports entre
centre et périphérie dans un cadre impérial (C. Mit-
chell sur les Safavides). De la sorte, I'ouverture d’'un
vaste spectre géographique — du Maroc a la Chine,
de I'Empire carolingien a I'lran —, la diversité des
objets retenus et l'utilisation d'échelles d’analyse tres
variées — d’'une lettre isolée a des échanges égrenés sur
plusieurs siecles — laissent apparaitre les méthodes
et les premiers résultats obtenus par des recherches
en cours sur la diplomatie des puissances islamiques,
un domaine d'investigation longtemps peu fréquenté
par les historiens.

La péninsule Ibérique et le Maghreb sont par-
ticulierement bien représentés. En se fondant sur
des sources arabes et chrétiennes, P. Guichard livre
une synthése sur les relations diplomatiques des
Omeyyades de Cordoue. Avec les Carolingiens, les
échanges s'averent assez spectaculaires et bien do-
cumentés durant le regne de Charlemagne, moindres
ensuite; les liens sont plus réguliers avec les Etats
voisins, tandis qu’lbn Hayyan dans son Mugtabis et
la Vita de Jean de Gorze jettent des lumieres vives,
mais isolées, sur les relations avec Byzance et les
Ottoniens. H. el Allaoui méne ensuite le lecteur dans
la période de transition entre I'époque des taifas et
la dynastie almoravide. Avec un corpus formé de
sept lettres échangées entre Yasuf b. Tasfin, le roi de
Castille Alphonse VI et les rois des taifas, 'accent est
déplacé vers I'épistolographie, les recueils d'insa’ et la

biographie des secrétaires. On retiendra en particulier
|

I'importance prétée aux titulatures et la différence a
cet égard entre, d’'une part, I'injonction des manuels
de chancellerie a s'adresser avec mépris aux infideles
et, de l'autre, une pratique plus accommodante, no-
tamment chez les Almohades. Les échanges de ces
derniers avec les puissances latines supposent par
ailleurs des efforts notoires de traduction. P. Buresi
aborde le probléeme par l'étude d'une protestation
adressée a Pise en 596/1200. La traduction latine de
cette plainte contre la remise en cause d’accords de
commerce, initialement composée en arabe, s'en
tient a l'essentiel, mais procéde aussi a des adapta-
tions, atténue certaines formules idéologiquement
problématiques, en explicite d’autres.

Revendiquant I'héritage almohade en Ifrigiya, les
Hafsides ont pour leur part entretenu des relations
avec laSicile de Frédéric Il et passé de multiples traités
avec les républiques italiennes, avant que la croisade
de Tunis en 1270 n'engendre de nouveaux appétits
chez les Latins. Linterprétation de B. Jadla mérite
néanmoins d’étre nuancée sur ce dernier point. Il est
excessif d’affirmer que «les Aragonais voulait [sic]
une Méditerranée aragonaise [sous Pierre Il1] »
(p. 315), et des publications récentes conduisent a
réviser I'analyse des relations entre la couronne d’Ara-
gon et le Maghreb proposée par Ch.-E. Dufourcg, sur
laquelle se fonde abondamment I'auteur (). D’autre
part, l'opposition entre les pratiques diplomatiques
chrétiennes et hafsides laisse perplexe («d'un coté,
ce sont des institutions, des groupes de pression ou
des Etats qui agissent, de l'autre, c'est le sultan qui
réagit ou essaie de défendre ses intéréts, sinon sa
couronne» [p. 318]), car les rois et les princes d'Oc
cident recherchent en réalité dans les échanges a la
fois leur « honneur et leur profit », et les institutions
urbaines ou les marchands recourent fréquemment
aux ambassadeurs des princes pour obtenir plus s(i-
rement gain de cause. Confrontés comme les Hafsides
a la gestion de I'héritage almohade, les Mérinides
développent a leur tour des liens importants avec des
puissances chrétiennes comme la couronne d’Aragon
ou le royaume de Majorque ), mais ils entretiennent
aussi une «diplomatie tribale» avec les territoires
subsahariens, visent l'unification du Maghreb et ont
des contacts avec I'Egypte (S. Gubert). Etroitement
imbriquée dans les enjeux du pouvoir et du négoce,
leur diplomatie s’appuie sur des spécialistes de

(1) Voir en particulier M. D. Lopez Pérez, La Corona de Aragén
y el Magreb en el siglo XIV (1331-1410), Barcelone, CSIC, 1995;
D. Valérian, Bougie, port maghrébin. 1067-1510, Rome, Ecole
francaise de Rome, 2006.

(2) Surle traité de 1339, voir désormais Henri Bresc, Yusuf Ragib,
Le sultan mérinide Abi I-Hasan ‘Alf et Jacques Il de Majorque.
Du traité de paix au pacte secret, Le Caire, Institut francais d'ar-
chéologie orientale/Cahiers des Annales islamologiques 32,2011.

BCAI 27 43

BCAI 27 (2012) Aigle Denise et Buresi Pascal (éd.): Les relations diplomatiques entre le monde musulman et I’Occident latin (xiie-xvie siécle)., recensé par S. Péquignot
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisTOIRE |

I'écriture des lettres. Les secrétaires des Mérinides
maitrisent la prose rimée et rythmée, sont versés
en poésie et dépositaires d'un savoir religieux mar-
qué par le soufisme, ils se distinguent par le rappel
récurrent de «l'intime sujétion» qui les rattache a
leur maitre.

Le périple a travers les dynasties du dar al-Islam
en Occident se termine par l'article de M. ). Viguera
Molins sur la chancellerie et les documents nasrides
de Grenade du xi® au xve siecle. Lauteur présente
un inventaire commenté des sources disponibles,
plus riches que précédemment a Grenade (textes
théoriques, chroniques, répertoires biographiques,
anthologies littéraires, actes, documents), une mise
au point sur I'histoire de I'intérét pour les documents
arabes d’al-Andalus au xix¢ et au xxe siécle %), ainsi
qu’une premiere approche de la diplomatique des
lettres composées par les grands secrétaires.

On trouvera également dans ce volume huit
contributions concernant des puissances situées dans
les parties plus orientales du ddr al-Islam. D. Durand
Guédy propose d’abord une analyse trés claire de la
pratique diplomatique dans I'lran seldjoukide en
se fondant sur neuf lettres envoyées par I'Atabeg
Pahlawan b. Eldigiiz a son frere Qizil Arslan (570-
581/1175-1186). Conservées dans un recueil d’'insa’
du xin€ siecle, le Muhtdrat min al-rasa’il, composées
en persan avec une présence relativement discréete
des termes issus de I'arabe, ces lettres éclairent la per-
ception de la campagne de Saladin en Mésopotamie
d’apres une perspective iranienne. Elles respectent
des codes formels précis de rédaction et servent
d’introduction protocolaire a des messagers de haut
rang dont les propos occupent une place essentielle
dans I'échange diplomatique.

De nouveaux acteurs politiques apparaissent
ensuite au x11® et au début du x1ve siecle, notam-
ment la puissance mongole dont le développement
affecte profondément les relations diplomatiques.
J. Richard revient a ce titre sur les efforts déployés
en 1244-1247 par le pape Innocent |V et son envoyé
dominicain André de Longjumeau aupres des princes
musulmans afin d'obtenir leur soutien et de s’assu-
rer d'un «remede contre les Tartares» (remedium
contra Tartaros). Visant aussi les chrétiens d'Orient,
ces démarches au ton missionnaire et cecuménique
suscitent des projets, mais n‘aboutissent pas a une
véritable alliance.

(3) Est paru depuis sur cette question un ouvrage important
de M. Marin, C. de la Puente, F. Rodriguez Mediano, J. |. Pérez
Alcalde, Los epistolarios de Julian Ribera Tarragé y Miguel Asin
Palacios, Madrid, CSIC, 2009. Voir aussi a son sujet la recension
effectuée par G. Martinez-Gros, dans Mélanges de la Casa de

Veldzquez 41/1 (2011), p. 283-287.
|

En dépit d'échanges réitérés et des distances
considérables parcourues a cet effet, les relations
diplomatiques entre Mongols et Etats latins se sol-
dent de facon similaire par un échec flagrant. D. Aigle
en expose les raisons dans une vaste synthése. Les
gaan, qui sestiment investis par le mandat du Ciel,
le tenggeri, posent toujours la soumission de leur
interlocuteur comme préalable a l'établissement
d’'une alliance censée prendre en tenaille les Ma-
melouks, alors que les papes, évidemment rétifs a
I'acceptation d'une telle condition, exigent pour leur
part la conversion des Mongols au christianisme.
Les possibilités d'entente ou méme de négociation
demeurent par conséquent extrémement ténues,
méme lorsque les llkhans d’lran, de Hilegl a
Oljeitii, atténuent ensuite dans leurs lettres la for-
mulation de la soumission nécessaire. lls restent en
effet toujours « prédestinés par le Ciel d'en haut» a
gouverner le monde. Avec une grande attention a
la transmission des textes d’un corpus linguistique
éclaté, D. A. démontre ainsi que la cause principale
de la «non-négociation » réside plutdt dans cette
irréductible opposition idéologique que dans des
obstacles linguistiques globalement surmontés grace
a diverses intermédiations. Dans son étude d’'une
lettre inédite de I'llkhan Abaqga au pape Nicolas lll,
T. Tanase observe ce méme malentendu fondamental
entre des Mongols qui recherchent I'alliance militaire
et des pontifes soucieux de les intégrer dans le giron
de I'Eglise. Rédigée dans un latin affecté par le souci
de rendre les tournures mongoles, la «lettre des
tartares envoyée au pape des chrétiens» (1279) est
conservée dans un évangéliaire de la Vaticane avec
d’autres piéces sur les Mongols, ce qui atteste de la
perspective eschatologique selon laquelle leur puis-
sance pouvait alors étre interprétée. Néanmoins, la
mission de Gérard de Prato, le franciscain qui a sans
doute rapporté la lettre, n'obtient pas de résultat
plus probant que les autres, et l'alliance tant espérée
contre les Mamelouks ne voit jamais le jour. Plus a
I'est encore, les Chagha-taides (1260-1347), malgré
I'existence de quelques contacts avérés avec les papes,
ne concluent pas plus d’accord avec les Etats latins.
En réunissant un ensemble trés dispersé de sources,
dominé par les copies postérieures et par les pieces
étrangeres, M. Biran dresse un premier bilan sur les
pratiques de la diplomatie et de la chancellerie de ce
khanat. Certaines ambassades présentent un aspect
plus formel, d’autres sont plus « politiques », mais le
choix des ambassadeurs, depuis longtemps médité
dans les miroirs des princes comme le Qutadgu Bilig
(x1® siecle), se porte fréquemment sur des parents
du khan, des princes, des commandeurs militaires
ou des dignitaires religieux, dont on attend toujours

qu'ils fassent preuve d’¢loquence et de courage. On
|

BCAI 27

BCAIl en ligne

44

BCAI 27 (2012) Aigle Denise et Buresi Pascal (éd.): Les relations diplomatiques entre le monde musulman et I’Occident latin (xiie-xvie siécle)., recensé par S. Péquignot
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisTOIRE |

peut a cet égard remarquer qu'il existe une affinité
certaine entre ces indications prescriptives et celles
qui figurent dans les miroirs des princes de I'Occident
latin, notamment ceux d’entre eux qui puisent dans
la tradition du Sirr al-Asrar (le Secretum Secretorum
des Latins).

Dans la derniére communication consacrée
au x1€ siecle, R. Amitai revient sur les débuts de la
prétendue relation triangulaire du sultanat mame-
louk avec Byzance et Génes pour le commerce des
jeunes mamelouks de Crimée. En commentant le
traité passé par le sultan Qalaw(in avec I'empereur
Michel VII Paléologue en 1281 et la version arabe
du serment prété par un représentant de Génes
aupres de ce méme sultan en 1290, R. A. relativise le
role des Génois en ce domaine, car aucune source
n'en atteste de facon fiable pour la période, le réle
de transbordeurs musulmans n'est pas a exclure et...
les hommes de la cité ligure ont aussi des contacts
avec les Mongols ennemis des Mamelouks.

Deux contributions élargissent les réflexions
au xvi¢ siecle. C. P. Mitchell prend I'exemple de sept
lettres du gouverneur du Qizilbas a Siraz Ibrahim
Han Da al-Qadar (1541-1555) pour observer le
fonctionnement d’'une chancellerie provinciale et
I'agencement complexe des pouvoirs avec l'autorité
impériale dans la Perse safavide. G. Veinstein met
pour sa part en lumieére les fondements juridiques
de la diplomatie ottomane en Europe et soutient
avec force que celle-ci dispose alors d’'un «certain
espace » pour entretenir des rapports avec les Etats
chrétiens. Méme si les relations avec l'infidéle s'ins-
crivent dans un cadre strict et si les accords obtenus
doivent viser in fine une pax islamica, des tréves sont
possibles quand le ddr al-Islam ne peut étre étendu.
Nombreuses, elles deviennent plus longues et jouent
avec I'aman (pardon, grace, sauf-conduit) un réle
important dans le développement des Capitulations,
des accords qui restent avant le xviii® siecle les seuls
fondements juridiques possibles des alliances, et
possedent aussi une signification politique.

Le volume se clot par une belle réflexion pro-
grammatique de B. Grévin «sur les rapports entre
analyse textuelle et histoire diplomatique du monde
musulman ». Y sont avancés les éléments d’'une
méthode susceptible d’aller outre la «fascination »
exercée par des rencontres extraordinaires entre puis-
sances fort éloignées. Au centre du dispositif inter-
prétatif suggéré par B. G. ne figureraient plus alors les
rencontres elles-mémes, mais l'écriture, la rhétorique
et le langage du pouvoir, ce qui pourrait faciliter « un
comparatisme de I'économie des communications
politiques sur une échelle beaucoup plus vaste »
(p. 526).

Il s'agit donc d'un ouvrage riche et stimulant,
aussi bien par ses apports érudits que par les mé-
thodes avec lesquelles sont affrontés des corpus
souvent multilingues, de taille relativement restreinte
et conservés dans des configurations documentaires
et archivistiques ou les originaux occupent généra-
lement une place secondaire. Ajoutons enfin que le
role des intermédiaires — juifs aupres des souverains
musulmans d’Occident, russes ou chrétiens nesto-
riens aupres des Mongols par exemple, traducteurs —
fait l'objet de nombreux développements utiles. Il est
sans doute encore trop tot pour affirmer l'existence
d’'un « common layer of diplomatic conventions ap-
parent from China to Egypt» (M. Biran, qui formule
justement cette expression a titre d’hypotheése), ou
bien pour tracer les grandes lignes d’'une évolution
générale des pratiques de chancellerie et de la
diplomatie dans les mondes islamiques durant les
X118-XVI® siecles, mais cet ouvrage ouvre a n'en pas
douter de nombreuses pistes utiles pour les historiens
désireux de s'engager dans ces directions.

Stéphane Péquignot
Ephe - Paris

| BCAI 27 45

BCAI 27 (2012) Aigle Denise et Buresi Pascal (éd.): Les relations diplomatiques entre le monde musulman et I’Occident latin (xiie-xvie siécle)., recensé par S. Péquignot
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

