| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

YAMAN Hikmet,
Prophetic Niche in the Virtuous City —
The Concept of Hikma in Early Islamic Thought.

Leiden—Boston, Brill (Islamic Philosophy,
Theology and Science), 2011, 316 p.
ISBN: 978-9004186620

Nous avons affaire ici a une étude systématique
du terme hikma dans la littérature religieuse et philo-
sophique musulmane des quatre premiers siécles hé-
giriens (jusqu’a Avicenne compris). Lauteur procéde
en plusieurs parties. Une premiere partie est d'ordre
linguistique et lexicographique. Lauteur explore les
différents sens attachés a la racine HKM dans la lit-
térature lexicographique et les grands dictionnaires
de l'arabe classique censés rendre compte de l'état
ancien de la langue. Il traite aussi de I'idée émise par
J. Horovitz (Koranische Untersuchungen, 1926) et
F. Rosenthal (Knowledge Triumphant, 1971), que le
terme hikma dans le sens de « sagesse » ne serait pas
originellement arabe, et aurait été un apport d’autres
langues sémitiques, syriaque ou hébreu. Sans vou-
loir trancher de facon définitive en l'absence d’'une
enquéte de sa part dans ces langues-13, il soppose a
cette idée qu'il juge non justifiée par des évidences
textuelles, les emplois les plus anciens du terme en
arabe exprimant bien cette notion de sagesse.

Une seconde partie s'attache a repérer les inter-
prétations du terme hikma dans le Coran, a partir des
ouvrages exégétiques anciens (Tabari notamment;
mais aussi des plus tardifs, comme Ibn Katir ou
Suyatr). Lauteur réfute la suggestion de D. Gutas
supposant a hikma le sens de « maxime» en arabe
ancien (p.42-46). Il s'attache particulierement aux
exégeses du verset |1 269. Un point attire l'attention:
dans la moitié de ses occurrences dans le Coran, le
terme hikma est lié a celui de kitab. Lexégese y dis-
tingue un lien. Globalement, la hikma est souvent
identifiée a la révélation divine envoyée aux hommes,
ou du moins sa compréhension. Ces interprétations
sont affinées par les interprétations du nom divin
Hakim, ou des occurrences de hukm. C'est Dieu qui
est hakim par excellence, puis les hommes a qui il
veut bien communiquer la hikma, selon leurs rangs.

La troisieme partie est consacrée au soufisme.
Lentreprise était difficile, car les textes attribués aux
mystiques anciens ont été trés souvent consignés
assez tard, et il n'est pas sir que la terminologie y
soit originelle. C'est le cas de sermonnaires anciens,
comme Hasan al-Basri, dont nous navons que des
textes attribués tardivement, et que l'auteur ap-
proche avec la prudence nécessaire. Sagissant de
Ga‘far al-Sadig, il se fonde sur les commentaires du

Coran cités dans les Haqa'iq al-tafsir de Sulami, avec
|

cette fois-ci un peu trop de confiance peut-étre.
Lauteur s'arréte plus longuement sur des doctrinaires
dont les textes sont stirs, comme al-Hakim al-Tirmid1.
Le terrain est plus solide chez Gunayd, Nari, Aba
Talib al-Makki, al-Sulami, al-Qusayri, ou encore chez
al-Hakim al-Tirmidi. La hikma est ici encapsulée dans
une connaissance intime, dans le cceur du mystique.

Enfin, la quatrieme et derniére partie expose
les usages de hikma dans la falsafa. Elle rappelle a
propos que ce terme sappliquait dans des milieux
ou aucune frontiére n'était tracée entre philosophie
au sens strict, science — et inspiration religieuse. Les
grands philosophes grecs étaient souvent percus
comme inspirés par une science divine. Il discerne
dans la vision des faldsifa la volonté de faire conver-
ger la philosophie d'origine grecque avec la hikma
coranique. Sont évoqués les positions de Kindi, de
Farabi et enfin d’Avicenne par rapport a ce type de
recherche de la vérité.

Lenquéte est sérieuse, documentée et bien me-
née. On s'étonnera quand méme du choix méthodo-
logique d’avoir entrepris I'étude d’'un terme du lexique,
plutot que d’'une notion philosophique plus générale.
Lauteur souligne a juste titre que hikma est un terme
polysémique, dont les différentes connotations sont
nombreuses selon les textes et leurs époques, selon
les contextes et les genres littéraires, et qu'il ne peut
étre compris a chaque fois que pris dans un réseau
terminologique spécifique ol il recoit sa portée plus
précise. Mais du coup, l'auteur est obligé détudier
systématiquement les réseaux de signification en
question, comme ceux de la littérature mystique de
I'époque considérée, ou ceux de la falsafa. Dans le
soufisme par exemple, la hikma apparait clairement
comme une capacité de compréhension intimement
liée a la pratique religieuse comme spirituelle. Le sens
de hikma se colore dans tous les cas en fonction de
bien des concepts qui le déterminent: il devient une
attitude mystique, ou, pour les falasifa, un équivalent
de la philosophie. Et du coup, on ne repeére guere ce
qui fait la spécificité, la richesse de ce terme, noyé
dans les doctrines qui en font usage; et le lecteur un
tant soit peu familier avec la culture arabo-islamique
n’y découvrira pas toujours du neuf par rapport a ce
qu'’il savait du soufisme ou de la falsafa.

Pierre Lory
Ephe - Paris

BCAI 27 42
BCAI 27 (2012) Yaman Hikmet: Prophetic Niche in the Virtuous City - The Concept of Hikma in Early Islamic Thought., recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

