
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 27	 42

cette fois-ci un peu trop de confiance peut-être. 
L’auteur s’arrête plus longuement sur des doctrinaires 
dont les textes sont sûrs, comme al-Ḥakīm al-Tirmiḏī. 
Le terrain est plus solide chez Ǧunayd, Nūrī, Abū 
Ṭālib al-Makkī, al-Sulamī, al-Qušayrī, ou encore chez 
al-Ḥakīm al-Tirmiḏī. La ḥikma est ici encapsulée dans 
une connaissance intime, dans le cœur du mystique.

Enfin, la quatrième et dernière partie expose 
les usages de ḥikma dans la falsafa. Elle rappelle à 
propos que ce terme s’appliquait dans des milieux 
où aucune frontière n’était tracée entre philosophie 
au sens strict, science – et inspiration religieuse. Les 
grands philosophes grecs étaient souvent perçus 
comme inspirés par une science divine. Il discerne 
dans la vision des falāsifa la volonté de faire conver-
ger la philosophie d’origine grecque avec la ḥikma 
coranique. Sont évoqués les positions de Kindī, de 
Fārābī et enfin d’Avicenne par rapport à ce type de 
recherche de la vérité.

L’enquête est sérieuse, documentée et bien me-
née. On s’étonnera quand même du choix méthodo-
logique d’avoir entrepris l’étude d’un terme du lexique, 
plutôt que d’une notion philosophique plus générale. 
L’auteur souligne à juste titre que ḥikma est un terme 
polysémique, dont les différentes connotations sont 
nombreuses selon les textes et leurs époques, selon 
les contextes et les genres littéraires, et qu’il ne peut 
être compris à chaque fois que pris dans un réseau 
terminologique spécifique où il reçoit sa portée plus 
précise. Mais du coup, l’auteur est obligé d’étudier 
systématiquement les réseaux de signification en 
question, comme ceux de la littérature mystique de 
l’époque considérée, ou ceux de la falsafa. Dans le 
soufisme par exemple, la ḥikma apparaît clairement 
comme une capacité de compréhension intimement 
liée à la pratique religieuse comme spirituelle. Le sens 
de ḥikma se colore dans tous les cas en fonction de 
bien des concepts qui le déterminent : il devient une 
attitude mystique, ou, pour les falāsifa, un équivalent 
de la philosophie. Et du coup, on ne repère guère ce 
qui fait la spécificité, la richesse de ce terme, noyé 
dans les doctrines qui en font usage ; et le lecteur un 
tant soit peu familier avec la culture arabo-islamique 
n’y découvrira pas toujours du neuf par rapport à ce 
qu’il savait du soufisme ou de la falsafa.

Pierre Lory 
Ephe - Paris

Yaman Hikmet,�
Prophetic Niche in the Virtuous City –  
The Concept of Ḥikma in Early Islamic Thought.

Leiden–Boston, Brill (Islamic Philosophy, 
Theology and Science), 2011, 316 p. 
ISBN : 978-9004186620

Nous avons affaire ici à une étude systématique 
du terme ḥikma dans la littérature religieuse et philo-
sophique musulmane des quatre premiers siècles hé-
giriens (jusqu’à Avicenne compris). L’auteur procède 
en plusieurs parties. Une première partie est d’ordre 
linguistique et lexicographique. L’auteur explore les 
différents sens attachés à la racine ḤKM dans la lit-
térature lexicographique et les grands dictionnaires 
de l’arabe classique censés rendre compte de l’état 
ancien de la langue. Il traite aussi de l’idée émise par 
J.  Horovitz (Koranische Untersuchungen, 1926) et 
F. Rosenthal (Knowledge Triumphant, 1971), que le 
terme ḥikma dans le sens de « sagesse » ne serait pas 
originellement arabe, et aurait été un apport d’autres 
langues sémitiques, syriaque ou hébreu. Sans vou-
loir trancher de façon définitive en l’absence d’une 
enquête de sa part dans ces langues-là, il s’oppose à 
cette idée qu’il juge non justifiée par des évidences 
textuelles, les emplois les plus anciens du terme en 
arabe exprimant bien cette notion de sagesse.

Une seconde partie s’attache à repérer les inter-
prétations du terme ḥikma dans le Coran, à partir des 
ouvrages exégétiques anciens (Ṭabarī notamment ; 
mais aussi des plus tardifs, comme Ibn Kaṯīr ou 
Suyūṭī). L’auteur réfute la suggestion de D.  Gutas 
supposant à ḥikma le sens de « maxime » en arabe 
ancien (p. 42-46). Il s’attache particulièrement aux 
exégèses du verset II 269. Un point attire l’attention : 
dans la moitié de ses occurrences dans le Coran, le 
terme ḥikma est lié à celui de kitāb. L’exégèse y dis-
tingue un lien. Globalement, la ḥikma est souvent 
identifiée à la révélation divine envoyée aux hommes, 
ou du moins sa compréhension. Ces interprétations 
sont affinées par les interprétations du nom divin 
Ḥakīm, ou des occurrences de ḥukm. C’est Dieu qui 
est ḥakīm par excellence, puis les hommes à qui il 
veut bien communiquer  la ḥikma, selon leurs rangs.

La troisième partie est consacrée au soufisme. 
L’entreprise était difficile, car les textes attribués aux 
mystiques anciens ont été très souvent consignés 
assez tard, et il n’est pas sûr que la terminologie y 
soit originelle. C’est le cas de sermonnaires anciens, 
comme Ḥasan al-Baṣrī, dont nous n’avons que des 
textes attribués tardivement, et que l’auteur ap-
proche avec la prudence nécessaire.  S’agissant de 
Ǧaʿfar al-Ṣādiq, il se fonde sur les commentaires du 
Coran cités dans les Ḥaqā’iq al-tafsīr de Sulamī, avec 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Yaman Hikmet: Prophetic Niche in the Virtuous City – The Concept of Ḥikma in Early Islamic Thought., recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

