
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 27	 40

apparaît dans le débat entre différents courants 
et écoles au sujet de l’identité de la firqa al-nāǧiya. 
Graduellement, diverses visions de l’histoire et, par-
tant, divers modèles de l’approche des divisions de la 
communauté émergent et prennent forme. L’analyse 
de l’auteur situe ainsi la problématique de l’ouvrage 
dans un cadre précis en se fondant sur les données 
internes de la tradition musulmane. L’auteur évite 
heureusement de formuler la question centrale de 
l’ouvrage en recourant au couple « orthodoxie »/« hé-
térodoxie » enraciné dans l’histoire du christianisme, 
dont l’application au contexte musulman est tant 
controversée. Ces termes sont cependant assez cou-
rants dans la littérature sur la question des schismes 
en Islam faute de meilleure solution. Un sous-chapitre 
particulier dans la troisième partie de l’ouvrage est 
réservé justement aux réflexions sur l’utilité et sur les 
conditions de l’usage du terme « orthodoxie » et de 
ses synonymes comme, par exemple, « orthopraxie », 
en parlant des divisions de la communauté musul-
mane. Ces dernières ne sont pas toujours perçues 
négativement, comme une fatalité, et ne sont pas 
toujours en conflit entre elles. Plusieurs d’entre elles 
ont été et sont de nos jours acceptées comme autant 
d’« orthodoxies » coexistant au sein d’une même 
communauté.

La troisième partie, « Que comprenons-nous 
par «hérésiographie musulmane» ? », commence 
par l’analyse des genres auxquels appartiennent les 
ouvrages inclus dans la deuxième partie : maqālāt, 
‘aqā’id, listes de sectes à l’usage de l’administration, 
uṣūl al-dīn, shu‘ab al-imān, ṭabaqāt, ouvrages des géo-
graphes et des voyageurs, littérature de firaq chiite, 
etc. En appuyant ses commentaires par des exemples, 
l’auteur spécifie, pour chacun des genres mention-
nés, l’approche caractéristique à la présentation du 
matériel, la proportion des données théologiques, 
biographiques et historiques, la finalité des ouvrages 
appartenant à chaque genre donné, l’appartenance 
sociale, politique, professionnelle et confessionnelle 
des auteurs. Cela permet de juger dans quelle mesure 
les ouvrages appartenant à chacun de ces genres 
peuvent être caractérisés comme hérésiologiques 
dans le sens propre du terme.

L’auteur aborde ensuite la terminologie déve-
loppée dans la littérature hérésiologique musulmane. 
Quels termes ont été utilisés, par quels auteurs, 
écoles ou courants théologiques, à qui et dans quels 
circonstances, et pour quelles raisons ont-ils été 
appliqués, quel type de relations mutuelles reflètent-
ils, comment ces termes ont-ils évolué au cours de 
l’histoire ? La réponse à ces questions, toujours fon-
dée sur des exemples concrets, montre la relativité 
des notions relevant du domaine des « hérésies » en 
Islam. Des sous-chapitres particuliers sont consacrés 

Van Ess Joseph,�
Der Eine und das Andere. Beobachtungen an 
islamischen häresiographischen Texten.

Berlin-New York, De Gruyter, 2011, 2 vol. 
ISBN : 978-3110215779

La deuxième partie de cet ouvrage (p. 107-1201), 
la plus grande, présente une encyclopédie de la lit-
térature hérésiologique musulmane, c’est-à-dire des 
textes qui systématisent des divisions et des courants 
de pensée au sein de l’Islam. Dans la préface (p. vii), 
l’auteur admet que le terme « hérésiographie » est 
probablement trop étroit et parfois faux pour ca-
ractériser l’ensemble des textes inclus. « Science des 
confessions » (Konfessionskunde) proposé par R. 
Strothmann et utilisé dans le titre de l’une des sous-
parties, serait préférable si ce terme n’avait pas de 
connotation plus large de la « Science des religions », 
sortant ainsi du cadre d’une seule religion.

La deuxième partie est divisée en cinq sous-
parties selon le principe chronologique et géogra-
phique. Chacune de ces sous-parties est précédée 
d’une courte introduction sur les particularités de 
la période en question. Les contenus de chaque 
sous-partie se présentent sous forme de fiches bio-
bibliographiques des auteurs particuliers, contenant 
des informations sur les personnalités et affiliations 
politiques, intellectuelles, confessionnelles et idéolo-
giques des auteurs, sur les textes et leur transmission.

Chronologiquement, l’ouvrage couvre pratique-
ment toute l’histoire de l’Islam, depuis les premiers 
siècles jusqu’à l’époque contemporaine. Du point de 
vue méthodologique, l’auteur a inclus tous les textes 
qui lui sont connus, tant des ouvrages proprement 
hérésiologiques que des textes associés, au sens le 
plus général, à ce sujet. Par contre, ne sont pas inclus 
les textes traitant des religions non-islamiques, sauf 
s’ils font partie d’un ouvrage hérésiologique. L’auteur 
veut ainsi rester dans les limites des courants isla-
miques sans basculer dans la « science des religions », 
bien que la limite entre les deux soit parfois assez 
vague. En outre, l’auteur a travaillé essentiellement sur 
les textes publiés, les manuscrits n’ayant été utilisés 
que rarement.

La première partie de l’ouvrage, intitulée « Les 
constantes structurelles », porte sur la définition du 
champ et sur les principes d’organisation de l’ouvrage. 
Une analyse des variantes et des interprétations du 
célèbre ḥadīṯ où le Prophète prédit la division de la 
communauté musulmane en plusieurs groupes dont 
un seul, firqa al-nāǧiya, atteindra le salut, permet 
à l’auteur de montrer la diversité et la complexité 
des approches au problème de schismes en Islam. 
La complexité qui, dans son évolution historique, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Van Ess Joseph: Der Eine und das Andere. Beobachtungen an islamischen häresiographischen Texten., recensé par O. Mir-Kasimov
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 27	 41

à l’analyse des « concepts globaux » (Oberbegriffe), 
comme firqa, maḏhab, ṭā’ifa, milla, dīn et al-milal wa-
l-niḥal, noms que divers groupes et mouvements se 
donnaient à eux-mêmes, comme surtout ahl al-sunna 
et ahl al-sunna wa-l-ǧamā‘a, aux sobriquets péjoratifs 

- ḥulaysīya, nābita, ḥašwīya, ṣāḥib bid‘a, ahl al-ḍalāla, 
etc. - attribués aux adversaires et aux termes utilisés 
pour désigner leurs erreurs. L’évolution historique 
de ces termes et l’émergence de termes nouveaux 
reflètent l’évolution de la communauté musulmane 
et la diversité de ses composantes dans toute la 
complexité de leurs relations mutuelles. Un autre 
sous-chapitre, d’une importance capitale, aborde la 
question du takfīr, accusation d’infidélité pouvant 
entraîner des conséquences juridiques allant jusqu’à 
l’excommunication ou l’exécution. L’auteur analyse 
des facteurs servant à l’élaboration des critères du 
kufr et des notions associées au takfīr, comme tafsīq 
ou takḏīb, les principales questions théologiques 
concernées par les débats sur le takfīr, les différentes 
définitions du kufr, y compris le renoncement à la 
pratique de takfīr. Cette analyse montre le caractère 
relatif des définitions dépendant des points de vue 
théologiques et politiques. L’exemple du Kitāb al-
baḥṯ ‘an adillat al-takfīr wa-l-tafsīq d’al-Bustī, auteur 
iranien mu‘tazilite du ive/ixe siècle, occupe une place 
centrale dans cette analyse.

Le dernier chapitre est consacré à la question 
de savoir comment la littérature hérésiologique et 
les divers genres qui en relèvent reflètent l’évolution 
des courants religieux et l’émergence de phénomènes 
nouveaux. L’auteur souligne, une fois de plus, le ca-
ractère relatif de la littérature hérésiologique, l’angle 
de vision exposé dans les ouvrages dépendant du 
contexte intellectuel et politique de leur époque et 
de l’endroit géographique où ils étaient produits. La 
portée politique de l’hérésiographie doit être prise 
en considération tout particulièrement. D’une part, 
certaines questions théologiques concernaient le 
pouvoir directement. D’autre part, le souci d’assu-
rer l’unité de la communauté primait souvent sur 
la recherche de la « vérité » théologique parmi les 
courants variés. La systématisation de la littérature 
hérésiologique proprement dite tend à se figer dans 
une grille d’hérésies connues depuis les débuts de 
l’Islam : les phénomènes nouveaux, par exemple, le 
soufisme, n’y trouvent une place que difficilement 
et à condition d’être capables de se maintenir en 
visibilité pendant une période assez longue. Cette 
rigidité de la littérature hérésiologique vis-à-vis des 
changements se produisant au cours de l’histoire est 
en partie compensée par les ouvrages historiques et 
géographiques, ainsi que par la littérature produite 
par des courants nouveaux, comme la littérature 
des confréries. La question de transmission et de 

disponibilité de textes affectant directement le 
travail des hérésiographes médiévaux est liée aux 
institutions comme les bibliothèques et les systèmes 
d’enseignement.

J. van Ess met à la disposition des chercheurs un 
matériel extrêmement riche et varié, accompagné 
de ses réflexions synthétiques qui justifient pleine-
ment le sous-titre de l’ouvrage : « Observations sur 
les textes hérésiologiques musulmans ». Fruit de 
l’immense érudition de l’auteur, ces observations 
servent tant à dresser un tableau d’ensemble des 
textes décrits dans la deuxième partie qu’à poser des 
questions et des jalons pour une recherche ultérieure.

Une table des matières très claire et détaillée, 
et quatre index – « noms de personnes et de lieux », 
« religions, sectes et écoles », « titres d’ouvrages » et 
« termes et concepts » – facilitent beaucoup l’orien-
tation dans l’ouvrage. Ce dernier contient également 
une vaste bibliographie (p. 1371-1440).

Orkhan  Mir-Kasimov 
The Institute of Ismaili Studies - Londres

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Van Ess Joseph: Der Eine und das Andere. Beobachtungen an islamischen häresiographischen Texten., recensé par O. Mir-Kasimov
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

