| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

VAN Ess Joseph,
Der Eine und das Andere. Beobachtungen an
islamischen hdresiographischen Texten.

Berlin-New York, De Gruyter, 2011, 2 vol.
ISBN:978-3110215779

La deuxiéme partie de cet ouvrage (p. 107-1201),
la plus grande, présente une encyclopédie de la lit-
térature hérésiologique musulmane, c'est-a-dire des
textes qui systématisent des divisions et des courants
de pensée au sein de I'lslam. Dans la préface (p. vii),
l'auteur admet que le terme « hérésiographie» est
probablement trop étroit et parfois faux pour ca-
ractériser I'ensemble des textes inclus. « Science des
confessions» (Konfessionskunde) proposé par R.
Strothmann et utilisé dans le titre de I'une des sous-
parties, serait préférable si ce terme n‘avait pas de
connotation plus large de la « Science des religions »,
sortant ainsi du cadre d’une seule religion.

La deuxiéme partie est divisée en cing sous-
parties selon le principe chronologique et géogra-
phique. Chacune de ces sous-parties est précédée
d’'une courte introduction sur les particularités de
la période en question. Les contenus de chaque
sous-partie se présentent sous forme de fiches bio-
bibliographiques des auteurs particuliers, contenant
des informations sur les personnalités et affiliations
politiques, intellectuelles, confessionnelles et idéolo-
giques des auteurs, sur les textes et leur transmission.

Chronologiquement, l'ouvrage couvre pratique-
ment toute I'histoire de I'lslam, depuis les premiers
siecles jusqu’a 'époque contemporaine. Du point de
vue méthodologique, l'auteur a inclus tous les textes
qui lui sont connus, tant des ouvrages proprement
hérésiologiques que des textes associés, au sens le
plus général, a ce sujet. Par contre, ne sont pas inclus
les textes traitant des religions non-islamiques, sauf
s'ils font partie d’'un ouvrage hérésiologique. Lauteur
veut ainsi rester dans les limites des courants isla-
miques sans basculer dans la « science des religions »,
bien que la limite entre les deux soit parfois assez
vague. En outre, l'auteur a travaillé essentiellement sur
les textes publiés, les manuscrits n'ayant été utilisés
que rarement.

La premiére partie de l'ouvrage, intitulée « Les
constantes structurelles », porte sur la définition du
champ et sur les principes d'organisation de l'ouvrage.
Une analyse des variantes et des interprétations du
célebre hadit ol le Prophéte prédit la division de la
communauté musulmane en plusieurs groupes dont
un seul, firga al-nagiya, atteindra le salut, permet
a l'auteur de montrer la diversité et la complexité
des approches au probleme de schismes en Islam.

La complexité qui, dans son évolution historique,
|

apparait dans le débat entre différents courants
et écoles au sujet de l'identité de la firga al-nagiya.
Graduellement, diverses visions de I'histoire et, par-
tant, divers modeles de I'approche des divisions de la
communauté émergent et prennent forme. L'analyse
de l'auteur situe ainsi la problématique de l'ouvrage
dans un cadre précis en se fondant sur les données
internes de la tradition musulmane. Lauteur évite
heureusement de formuler la question centrale de
l'ouvrage en recourant au couple « orthodoxie »/« hé-
térodoxie » enraciné dans I'histoire du christianisme,
dont l'application au contexte musulman est tant
controversée. Ces termes sont cependant assez cou-
rants dans la littérature sur la question des schismes
en Islam faute de meilleure solution. Un sous-chapitre
particulier dans la troisieme partie de l'ouvrage est
réservé justement aux réflexions sur l'utilité et sur les
conditions de l'usage du terme « orthodoxie » et de
ses synonymes comme, par exemple, « orthopraxie »,
en parlant des divisions de la communauté musul-
mane. Ces dernieres ne sont pas toujours percues
négativement, comme une fatalité, et ne sont pas
toujours en conflit entre elles. Plusieurs d’entre elles
ont été et sont de nos jours acceptées comme autant
d’«orthodoxies » coexistant au sein d'une méme
communauteé.

La troisieme partie, « Que comprenons-nous
par «hérésiographie musulmane» ?», commence
par I'analyse des genres auxquels appartiennent les
ouvrages inclus dans la deuxieme partie: magqalat,
‘aqd’id, listes de sectes a I'usage de I'administration,
usul al-din, shuab al-iman, tabaqat, ouvrages des géo-
graphes et des voyageurs, littérature de firaq chiite,
etc. En appuyant ses commentaires par des exemples,
l'auteur spécifie, pour chacun des genres mention-
nés, I'approche caractéristique a la présentation du
matériel, la proportion des données théologiques,
biographiques et historiques, la finalité des ouvrages
appartenant a chaque genre donné, 'appartenance
sociale, politique, professionnelle et confessionnelle
desauteurs. Cela permet de juger dans quelle mesure
les ouvrages appartenant a chacun de ces genres
peuvent étre caractérisés comme hérésiologiques
dans le sens propre du terme.

Lauteur aborde ensuite la terminologie déve-
loppée dans la littérature hérésiologique musulmane.
Quels termes ont été utilisés, par quels auteurs,
écoles ou courants théologiques, a qui et dans quels
circonstances, et pour quelles raisons ont-ils été
appliqués, quel type de relations mutuelles refletent-
ils, comment ces termes ont-ils évolué au cours de
I'histoire ? La réponse a ces questions, toujours fon-
dée sur des exemples concrets, montre la relativité
des notions relevant du domaine des « hérésies » en

Islam. Des sous-chapitres particuliers sont consacrés
|

BCAI 27 40
BCAI 27 (2012) Van Ess Joseph: Der Eine und das Andere. Beobachtungen an islamischen haresiographischen Texten., recensé par O. Mir-Kasimov
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

a l'analyse des « concepts globaux» (Oberbegriffe),
comme firga, madhab, td'ifa, milla, din et al-milal wa-
I-nihal, noms que divers groupes et mouvements se
donnaient a eux-mémes, comme surtout ahl al-sunna
et ahl al-sunna wa-I-gama'a, aux sobriquets péjoratifs
- hulaysiya, nabita, haswiya, sahib bida, ahl al-daldla,
etc. - attribués aux adversaires et aux termes utilisés
pour désigner leurs erreurs. Lévolution historique
de ces termes et I'émergence de termes nouveaux
refletent évolution de la communauté musulmane
et la diversité de ses composantes dans toute la
complexité de leurs relations mutuelles. Un autre
sous-chapitre, d'une importance capitale, aborde la
question du takfir, accusation d’infidélité pouvant
entrainer des conséquences juridiques allant jusqu’a
l'excommunication ou l'exécution. Lauteur analyse
des facteurs servant a Iélaboration des critéeres du
kufr et des notions associées au takfir, comme tafsiq
ou takdib, les principales questions théologiques
concernées par les débats sur le takfir, les différentes
définitions du kufr, y compris le renoncement a la
pratique de takfir. Cette analyse montre le caractére
relatif des définitions dépendant des points de vue
théologiques et politiques. Lexemple du Kitab al-
baht ‘an adillat al-takfir wa-I-tafsiq d’al-Busti, auteur
iranien mu‘tazilite du 1v¢/ix¢ siécle, occupe une place
centrale dans cette analyse.

Le dernier chapitre est consacré a la question
de savoir comment la littérature hérésiologique et
les divers genres qui en relévent refletent I'évolution
des courants religieux et 'émergence de phénomeénes
nouveaux. Lauteur souligne, une fois de plus, le ca-
ractere relatif de la littérature hérésiologique, I'angle
de vision exposé dans les ouvrages dépendant du
contexte intellectuel et politique de leur époque et
de I'endroit géographique ou ils étaient produits. La
portée politique de I'hérésiographie doit étre prise
en considération tout particulierement. D'une part,
certaines questions théologiques concernaient le
pouvoir directement. Dautre part, le souci d’assu-
rer I'unité de la communauté primait souvent sur
la recherche de la «vérité» théologique parmi les
courants variés. La systématisation de la littérature
hérésiologique proprement dite tend a se figer dans
une grille d’hérésies connues depuis les débuts de
I'lslam: les phénomeénes nouveaux, par exemple, le
soufisme, n’y trouvent une place que difficilement
et a condition d'étre capables de se maintenir en
visibilité pendant une période assez longue. Cette
rigidité de la littérature hérésiologique vis-a-vis des
changements se produisant au cours de ['histoire est
en partie compensée par les ouvrages historiques et
géographiques, ainsi que par la littérature produite
par des courants nouveaux, comme la littérature

des confréries. La question de transmission et de
|

disponibilité de textes affectant directement le
travail des hérésiographes médiévaux est liée aux
institutions comme les bibliotheques et les systémes
d’enseignement.

J. van Ess met a la disposition des chercheurs un
matériel extrémement riche et varié, accompagné
de ses réflexions synthétiques qui justifient pleine-
ment le sous-titre de l'ouvrage: « Observations sur
les textes hérésiologiques musulmans ». Fruit de
I'immense érudition de l'auteur, ces observations
servent tant a dresser un tableau d'ensemble des
textes décrits dans la deuxiéme partie qu'a poser des
questions et des jalons pour une recherche ultérieure.

Une table des matieres tres claire et détaillée,
et quatre index — « noms de personnes et de lieux »,
«religions, sectes et écoles», «titres d'ouvrages» et
« termes et concepts» — facilitent beaucoup l'orien-
tation dans l'ouvrage. Ce dernier contient également
une vaste bibliographie (p. 1371-1440).

Orkhan Mir-Kasimov
The Institute of Ismaili Studies - Londres

BCAI 27

BCAIl en ligne

4l

BCAI 27 (2012) Van Ess Joseph: Der Eine und das Andere. Beobachtungen an islamischen haresiographischen Texten., recensé par O. Mir-Kasimov
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

