
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 27	 37

contrer les hordes de cavaliers, le héros édifie une 
gigantesque porte dans les monts du Caucase. Un 
Poème, composé à la même époque, alors que les 
armées musulmanes s’emparent de la Mésopotamie, 
fit d’Alexandre, architecte avisé, l’outil d’un plan 
divin. Après l’érection du Dôme du Rocher (ca 691), 
alors que les conversions de chrétiens à l’islam se 
multipliaient, on annonça sur fond d’Apocalypse 
que ce régime serait éphémère (comme dans l’Apo-
calypse du Pseudo-Méthode, ca 690-700). Le mythe 
du dernier empereur émergea dans une ambiance 
cratophanique. Pour compléter avantageusement 
ce panorama, les auteurs inventorient des sources 
coptes (romans et apocalypses), éthiopiennes, ar-
méniennes et géorgiennes. Toutefois, c’est le substrat 
syriaque qui aura une influence déterminante dans 
l’élaboration de la geste en Islam.

La sourate de la Caverne rapporte l’histoire du 
« Bicornu » (Coran 18, 83-98 ; généralement compris 
par les hommes de savoir comme une épithète 
d’Alexandre le Macédonien ou bien un roi ḥimyarite) 
qui achève son périple aux quatre points cardinaux 
en érigeant un barrage (sadd) contre les hordes de 
Yāǧūǧ et Māǧūǧ (Coran 18, 93-95). Confrontés à 
l’intelligence d’un récit elliptique, lexicographes et 
hommes du Ḥadīṯ n’ont pas manqué d’apporter leur 
pierre à l’entreprise exégétique. Ils ont tâché d’identi-
fier, de décrire et de localiser ces peuples, mais aussi 
d’étoffer certains aspects narratifs. EvD et AS analy-
sent également la prose médiévale (arabe, persane 
et turque), puis examinent, dans la poésie, l’adab, les 
épopées et certaines anecdotes, les occurrences du 
motif de Gog et Magog « forclos » (1).

La seconde partie (p. 121-228), regarde alors 
vers le travelogue de Sallām, personnage sur lequel 
on ne sait rien si ce n’est sa pratique de « trente 
langues » (wa-kāna yatakallamu bi-ṯalāṯīn lisān). Sa 
riḥla figure chez maints auteurs arabes (treize sources 
sont recensées). On retient en général le K. al-Masālik 
wa-l-mamālik d’Ibn Ḫurdāḏbih (2), lequel se serait 
entretenu avec Sallām à son retour en rabīʿ 230 (= 
fin 844 ou début 845). Plusieurs versions du K. al-
Masālik circulèrent entre 846-847 et 873-874, comme 
l’attestent les écarts entre les manuscrits conservés. 
De plus, la relation d’(al-Ǧayhānī/)al-Idrīsī laisse 
entrevoir un autre état de texte. EvD et AS avancent 
un premier jalon : […] there appears little reason to 

(1)  Les auteurs ont pu bénéficier pour ce premier volet de la 
remarquable somme de Faustina Doufikar-Aerts, Alexander 
Magnus Arabicus. A Survey of the Alexander Tradition through 
Seven Centuries : from Pseudo-Callisthenes to Ṣūrī, Paris-Louvain, 
Peeters, 2010.
(2)  BGA, éd. de Goeje, VI, 1889. Les auteurs en reproduisent 
un fac-similé qu’ils complètent par une traduction critique en 
anglais (p. 122-141).

Van Donzel Emeri, Schmidt Andrea,�
Gog and Magog in Early Eastern Christian  
and Islamic Sources.  
Sallam’s Quest for Alexander’s Wall.

Leyde-Boston, Brill (« Inner Asian Library », 22), 
2010, 271 p. + xx, index + 4 illustrations  
+ 4 cartes. 
ISBN : 978-900417416

Emeri van Donzel (désormais EvD) connaît fort 
bien son sujet : il rédigea notamment par le passé 
nombre de notices connexes pour l’Encyclopédie de 
l’Islam, ayant été un des éditeurs de la deuxième édi-
tion. Il co-signe chez Brill un ouvrage qui synthétise 
avec clarté les questions et les éventuelles réponses 
ayant trait aux « nations » maintenues à l’écart du 
monde civilisé par une muraille que, selon la macro-
légende, Alexandre - Ḏū al-Qarnayn dans les sources 
arabes - aurait bâtie pour exclure les « Barbares », ainsi 
que l’expédition qu’emmena Sallām l’interprète, sous 
le règne du calife al-Wāṯiq (reg. 227-232/842-847), à 
la recherche de cette muraille. Avec Andrea Schmidt, 
professeur à l’université de Louvain et spécialiste de 
l’Orient chrétien (désormais AS), il engage ses pas 
dans les traces du pionnier Andrew Runni Anderson, 
lequel avait fait paraître en 1932 un remarquable 
essai intitulé Alexander’s Gate, Gog and Magog, and 
the Inclosed Nations. Huit décennies ont passé et le 
présent travail, non seulement actualise très avanta-
geusement son illustre prédécesseur, mais, en outre, 
consacre plus de cent pages à la « riḥla » de Sallām 
al-Tarǧumān.

La première partie (p. 1-118) étudie la formation 
par concrétion de la légende pour aboutir au canevas 
cité plus haut. À cette fin, EvD et AS recourent à une 
archéologie des différents éléments combinés dans la 
« mouture finale ». Gog et Magog apparaissent dans la 
Genèse (10, 2) en tant que familles géographiques. Ils 
ne jouent – dans la tradition juive – le rôle de figures 
eschatologiques qu’avec le Livre d’Ézéchiel (28-29) à 
l’époque de la déportation à Babylone (vie s. av. J.-C.). 
Ce n’est, semble-t-il, que dans les cercles des juifs 
hellénisés d’Alexandrie, au début de l’ère chrétienne, 
qu’ils se virent associés au personnage du conquérant 
macédonien qui leur barre le passage en érigeant des 
portes de fer.

Aux ive et ve siècles, dans un contexte d’invasions, 
les idéologues purent invoquer Alexandre le Grand 
comme rempart de la « civilisation ». Le Roman narré 
par le Pseudo-Callisthène (ca fin iiie s.) engendra des 
rejetons latins (ive s.), arméniens (ve s.) et syriaques 
(viie s.). Une Légende se développa en appendice 
à un manuscrit du Roman syriaque en 629-630, 
après la victoire d’Héraclius sur les Sassanides. Pour 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Van Donzel Emeri, Schmidt Andrea: Gog and Magog in Early Eastern Christian and Islamic Sources. Sallam’s Quest for Alexander’s Wall., recensé par S.
Garnier
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 27	 38

disagree with De Goeje’s faith in the basic veracity of 
Ibn Khurradadhbih’s text (p. 165). Ils proposent en-
suite de répertorier, à partir des écrits syriaques du 
vie s., les descriptions de la muraille ayant précédé 
celle que livra Sallām, dans l’optique d’établir des 
influences sur certains motifs clés.

Puis ils examinent le contexte dans lequel 
s’inscrit ce voyage. Le califat connaît son « époque 
turque » et le rêve d’al-Wāṯiq cèle difficilement les 
multiples interrogations qui pourraient agiter la cour. 
Des écrits apocalyptiques circulent, focalisant l’atten-
tion sur certaines légendes coraniques (Ahl al-kahf, 
Yāǧūǧ wa Māǧūǧ) et pouvant inciter ponctuellement 
les gouvernants à trancher sur leur localisation. La 
muraille attend ses découvreurs au-delà du Caucase, 
c’est du moins ce que prétend la carte d’al-Maʾmūn 
(al-ṣūra l-ma’mūniyya) (3). Enfin et surtout, des mou-
vements nomades (Kirghizes) ont été signalés vers 
840 non loin du Lac Baïkal.

Sallām quitte Samarra à l’été 842 (= 227, après 
ramaḍān ?), accompagné de cinquante hommes et 
deux cents mules. L’aller dure seize mois. La première 
partie les conduit en Khazarie, à l’embouchure de la 
Volga (Atīl/Itīl), non sans avoir traversé les régions 
suivantes : l’Armīniya (la Géorgie), le Sarīr (l’actuel 
Daghestan), le royaume des Alans (l’actuelle Ossétie), 
celui du Fīlān (Gīlān ?) Šāh (peuplé par les Avars). La 
route est connue depuis au moins la fin de la seconde 
guerre arabo-khazare (deuxième quart du iie/viiie s.) : 
les armées musulmanes l’avaient à cette occasion em-
porté, sans toutefois occuper les territoires conquis. 
Le Ṭarḫān Khazar leur adjoint cinq guides puis ils 
prennent la route de l’est. Pendant près d’un mois ils 
chevauchent vraisemblablement dans les terres des 
Bachkirs et atteignent une sombre contrée qui exhale 
une odeur fétide (arḍ sawdāʾ muntinat al-rāʾiḥa), 
phénomène imputable à la gomme de résine connue 
sous le nom d’assafetida. Quoique l’énonciateur ne 
se montre guère disert sur cette portion du trajet, ils 
doivent croiser des tribus nomadisant tout du long, 
jusqu’à arriver – c’est l’hypothèse émise par les au-
teurs – au lac Balkhash (4). Après, c’est la Dzoungarie, 
séparée du bassin du Tarim (5) par les Monts célestes. 
Ils franchissent ce haut relief en empruntant un bras 
de la Route de la soie. De l’autre côté, ils trouvent le 
désert du Taklamakan et des villes en ruines. Plus 

(3)  En effet, la région se révèle déjà bien documentée à l’époque 
des faits. On s’étonnerait que dans cette seule perspective cin-
quante hommes et deux cents mules aient été mobilisés, sans 
parler des sommes engagées. Leur progression y est d’ailleurs 
rectiligne.
(4)  Le deuxième d’Asie Centrale, après la mer d’Aral.
(5)  Ella Maillart popularisa cette province à l’époque contempo-
raine dans son récit Oasis interdites, auquel fait écho le Courrier 
de Tartarie de son compagnon de route Peter Fleming.

loin apparaissent des tours de guet qui annoncent la 
ville d’Igu (l’actuelle Hami), un guan, c’est-à-dire une 
garnison fortifiée à quatre portes. Cette identification 
est nécessaire pour soutenir la thèse selon laquelle 
Sallam indeed went all the way to the Gobi desert 
and Xinjiang (p. 207). Ils ont couvert entre 5 600 et 
5 800 km pendant seize mois, soit une progression 
quotidienne moyenne de 12 km.

Ils se remettent en selle et, six jours plus tard, 
à Yumenguan (« La porte de jade »), ils arrivent à 
destination. Il en fallait une. Ils ont pu trouver une 
porte, celle qui contrôle l’entrée du Jade de Khotan 
dans l’Empire (c’est un poste-frontière), quitte à ce 
que le site identifié ne se trouve pas encastré entre 
deux montagnes, voire… à ce que Sallām décrive ce 
qu’il avait lu, bien plus que ce qu’il avait vu. Les au-
teurs ne sont pas dupes : Sallam’s description certainly 
cannot be based on any such actual construction, for 
the simple reason that no such structure ever existed 
(p. 219). Pia fraus  ! He [Sallam] had a mission to 
accomplish […] he had to report […] that the barba-
rous peoples of Gog and Magog were safely locked up 
behind a barrier-gate […] It was impossible for him 
to come back affirming that the barrier did not exist 
(p. 227-228).

Au retour, l’expédition emprunte un autre 
itinéraire, via le Ḫurāsān. Au terme de douze mois, 
après avoir parcouru entre 5 700 et 6 300 km (soit 
environ 17 km/jour) sur des portions plus familières 
aux voyageurs (des caravansérails jalonnent la route), 
ils sont de retour à Samarra et Sallām peut y délivrer 
son rapport à al-Wāṯiq. La version transmise au calife 
ne manqua pas, non plus, de renseigner ce dernier 
sur des mouvements de populations au nord de 
l’Empire. N’est-ce pas plutôt cela qu’attendait l’Ab-
basside ? Puis une relation littéraire de l’événement, 
une riḥla (le texte que nous lisons plus ou moins 
aujourd’hui), trouva à s’insérer dans le K. al-Masālik 
wa-l-mamālik d’Ibn Ḫurdāḏbih. L’auteur fut ṣāḥib 
al-barīd wa-l-ḫabar dans le Ǧibāl, avant de diriger 
plus tard ce département auprès du pouvoir cen-
tral (6). Son routier accueille un récit, somme toute, 
convenu. La reconstitution opérée par EvD et AS 
convainc par sa vraisemblance, bien que la paucité 
des indices incite peut-être à une certaine prudence. 
Bien des informations sur les pays traversés peuvent 
être recoupées par des sources s’étalant du vie au 
xe s. AD. : no reasonable doubt can be raised against 
the historicity of the travel account nor […] against 
its reliability at large (p. 244). Fondamentalement, le 
toponyme Īka/Igu oriente le déchiffrage du circuit.

(6)  Au retour de Sallām, il n’est encore, probablement, qu’un 
tout jeune homme.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Van Donzel Emeri, Schmidt Andrea: Gog and Magog in Early Eastern Christian and Islamic Sources. Sallam’s Quest for Alexander’s Wall., recensé par S.
Garnier
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 27	 39

Ce livre offre en définitive au lecteur une très 
utile synthèse sur la « riḥla » de Sallām. Il comprend 
des illustrations de bonne qualité ainsi que des cartes 
toujours précieuses en pareille circonstance. Des 
mesures permettent d’appréhender la faisabilité de 
l’aventure (7). On regrettera ce parti pris (dominant) 
de ne pas recourir aux diacritisations, for readability’s 
sake, un argument un peu court quand on sait que 
cela reste un travail universitaire. Néanmoins, cette 
monographie atteint son objectif en indiquant les 
enjeux et les traditions qui ont pu présider à ce projet. 
Quant à l’écart séparant la riḥla voyage de la riḥla 
relation, nous manquons sans doute de matériau 
pour l’estimer au plus juste.

Sébastien Garnier 
Université Paris-Sorbonne (Paris IV)

(7)  Nous sommes cependant étonnés de relever les distances 
suivantes, p. 217 : Samarra–Ardabil–Tiflis (Tbilissi) =  410 km 
(alors qu’à vol d’oiseau il y en a plus de 800) ; Tiflis–Atīl/Itīl (As-
trakhan)–Gurjev (Atyrau ?) = 1 440 km (alors qu’il ne doit pas y 
en avoir plus de 900), enfin Gurjev (Atyrau ?)–Dzezkasgan = 400 
km (quand en ligne droite il y en a plus de 1 000) ; voir la carte 
4. Il y a manifestement ici des données à rectifier.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Van Donzel Emeri, Schmidt Andrea: Gog and Magog in Early Eastern Christian and Islamic Sources. Sallam’s Quest for Alexander’s Wall., recensé par S.
Garnier
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

