| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

SPezIALE Fabrizio,
Soufisme, religion et médecine en Islam indien.

Paris, Editions Karthala, 2010, glossaire,
index, 302 p.
ISBN:978-2811104122

Comme l'auteur le précise dans l'introduction,
cet ouvrage est la version révisée et abrégée d'une
thése de doctorat soutenue en 2002 a 'EHESS sous la
direction de Marc Gaborieau. Lobjectif de ce travail
novateur est « d’analyser les facteurs intellectuels et
historiques qui forgent la relation entre milieu mys-
tique et médical, qui modulent son adaptation aux
différentes époques et, finalement, qui décréetent son
déclin dans I'lnde contemporaine » (p. 13). Le premier
chapitre propose une rétrospective historique des
relations entre les soufis et les sciences médicales
dans I'Inde du nord jusqu’a I'époque coloniale. Le
deuxieme chapitre est consacré a I¢tude des milieux
religieux et médicaux de Hyderabad et du Deccan liés
a des sanctuaires soufis. Le troisiéme chapitre s'inté-
resse aux aspects doctrinaux et méthodologiques de
I'art médical exercé par les soufis.

La premiére partie propose une rétrospective
historique des relations entre soufisme et médecine
en Inde du nord. Son objectif est détablir si le mé-
decin ydnani et le soufi guérisseur constituent une
méme personne, et si leur transmission est identique.
Lauteur construit ces deux catégories en fonction de
la répartition de la médecine musulmane en deux
écoles: la médecine yiindni, c’est-a-dire la médecine
grecque principalement inspirée par Galien, et la
médecine nabawi, la médecine fondée sur les dits
prophétiques. Il établit cependant une correspon-
dance entre les classes sociales élevées, les ashrdfs, et
la médecine yinani d’'une part, et les classes sociales
inférieures, voire marginales, et la médecine prophé-
tique d’autre part.

Tout en insistant sur 'importance du mécénat
dans le développement des sciences médicales,
l'auteur récapitule ensuite les productions écrites
les plus importantes a I'époque du sultanat de Delhi,
puis a 'époque moghole. Pendant cette derniére, une
sorte de démocratisation, au sens étymologique du
terme, se produisit lorsque les sciences médicales ne
furent plus 'apanage des élites soufies, qui formaient
également les classes sociales supérieures, les maitres.
Leurs disciples (murids) semparérent progressive-
ment de ce savoir spécialisé. Simultanément, au sein
du soufisme, la séparation entre la figure du médecin
proprement dit et celle du soufi guérisseur était

renforcée. Enfin, la spécialisation médicale s'accrut
surtout au sein des familles soufies qui perdirent leur
autorité spirituelle. La période coloniale ne fera que
parachever cette réforme du médecin yanani.

La deuxiéeme partie se concentre sur une ap-
proche plus ethnologique, alors que la premiere
était plutot historique. Laccent porte donc sur les
pratiques thérapeutiques dans les sanctuaires soufis,
les dargahs. Lauteur distingue les « dargahs centrali-
sées» et les «dargdhs non centralisées » (p. 117). Dans
le premier cas, le réle principal est tenu par le maitre
soufi, généralement un descendant du saint défunt,
alors que dans le second, il est tenu par les pélerins
eux-mémes, ou alors par le mujawir, le gardien du
sanctuaire. Ce dernier est devenu un professionnel de
la guérison dans les grands sanctuaires du soufisme
indien: « Dans de tels sanctuaires, précise I'auteur, du
fait du grand nombre de pelerins, les mujawir sont
devenus des opérateurs du tourisme religieux, atten-
dant les pélerins afin d'offrir leurs services d’'une facon
compétitive » (p. 118). Cette professionnalisation de
l'activité thérapeutique est également liée a des fac-
teurs plus structuraux, comme les réformes agraires
qui ont fait perdre aux dargdhs une partie de leurs
biens fonciers ou le déclin important du patronage
de l'aristocratie musulmane.

Reste que les rituels thérapeutiques réalisés dans
les dargahs sont principalement liés a la danse circu-
laire et a la fabrication d'amulettes. On peut cepen-
dant noter I'absence, dans le Deccan, de la figure du
faqir comme guérisseur et/ou exorciste. En revanche,
la pratique de la danse circulaire effrénée indique bien
que les dargahs du sous-continent indien partagent
un savoir commun en la matiere, bien que les rituels
soient dénommés de facon différente d’une région
a l'autre. En outre, dans le sud de I'Inde, le tawdf est
réalisé dans le sens des aiguilles d'une montre, alors
que dans le nord ainsi qu’au Pakistan, il est fait dans
l'autre sens sur le modele de la circumambulation
autour de la Ka’aba lors du hagg. Pour l'auteur, cette
inversion est due a l'influence de la pdja, le rituel
hindou au cours duquel le dévét tourne autour de
la statue de la divinité (p. 133). Dans ce passage, les
pages consacrées a l'état de possession connu sous
le nom de hazri sont particulierement stimulantes
(p. 13-142).

La troisieme partie s'intéresse aux doctrines et
aux méthodes. Lauteur revient donc a un corpus
de textes, délaissant I'approche ethnographique.
Clest ici qu'il s'intéresse vraiment aux liens entre un
certain type de médecine avec les sciences occultes.
Ce domaine reste encore sous-exploité dans le cadre

BCAI 27

BCAIl en ligne

34

BCAI 27 (2012) Speziale Fabrizio: Soufisme, religion et médecine en Islam indien., recensé par M. Boivin
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

du monde musulman, et ce, malgré les efforts de
savants comme Constant Hamés (. Invocations et
talismans sont constitués a partir du ‘ilm al-gafr et
du “ilm al-hurif et les pages que I'auteur consacre a
I'usage médical de ces sciences sont par conséquent
d’'un grand intérét. De tels savoirs sont en effet utili-
sés aussi bien dans les dargahs centralisés que dans
les centres du soufisme populaire. Ce savoir occulte
constitue encore un élément fondamental du sou-
fisme dans le sous-continent indien.

Le livre publié par Fabrizio Speziale s'intéresse a
un domaine peu connu: la relation entre médecine
et soufisme dans le monde musulman. Ancré dans
le sous-continent indien, son travail sappuie sur les
textes historiques en persan, ainsi que sur des écrits
plus récents en ourdou, mais également sur l'obser-
vation et l'entretien ethnographiques. Le résultat,
comme réponse aux questions qu'il posait initiale-
ment, est d'observer que la distinction entre méde-
cine yiinani et pratiques magiques populaires s'est
accrue a un point tel que les deux sont aujourd’hui
séparées. Cette distinction est principalement le fruit
de l'ceuvre des réformateurs mais elle s'est doublée
d’'une volonté des médecins yiinani de vouloir se
rapprocher des criteres de la médecine occidentale.
Le réformisme musulman est aujourd’hui la référence
premiere de la médecine yinani.

Michel Boivin
Cnrs - Paris

(1) Voir Constant Hames (dir.), Coran et talismans: textes et
pratiques magiques en milieu musulman, Paris, Karthala, 2007.
On notera également le travail pionnier de Toufic Fahd, qui
n‘a malheureusement pas eu de successeur. On citera enfin le
numeéro spécial consacré par le Bulletin détudes orientales (XLIV)
a la question, dans lequel Marc Gaborieau s'intéressait au sous-

continent indien (p.191-209).
|

BCAI 27 35
BCAI 27 (2012) Speziale Fabrizio: Soufisme, religion et médecine en Islam indien., recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

