
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 27	 34

renforcée. Enfin, la spécialisation médicale s’accrut 
surtout au sein des familles soufies qui perdirent leur 
autorité spirituelle. La période coloniale ne fera que 
parachever cette réforme du médecin yūnānī.

La deuxième partie se concentre sur une ap-
proche plus ethnologique, alors que la première 
était plutôt historique. L’accent porte donc sur les 
pratiques thérapeutiques dans les sanctuaires soufis, 
les dargāhs. L’auteur distingue les « dargāhs centrali-
sées » et les «dargāhs non centralisées » (p. 117). Dans 
le premier cas, le rôle principal est tenu par le maître 
soufi, généralement un descendant du saint défunt, 
alors que dans le second, il est tenu par les pèlerins 
eux-mêmes, ou alors par le mujāwir, le gardien du 
sanctuaire. Ce dernier est devenu un professionnel de 
la guérison dans les grands sanctuaires du soufisme 
indien : « Dans de tels sanctuaires, précise l’auteur, du 
fait du grand nombre de pèlerins, les mujāwir sont 
devenus des opérateurs du tourisme religieux, atten-
dant les pèlerins afin d’offrir leurs services d’une façon 
compétitive » (p. 118). Cette professionnalisation de 
l’activité thérapeutique est également liée à des fac-
teurs plus structuraux, comme les réformes agraires 
qui ont fait perdre aux dargāhs une partie de leurs 
biens fonciers ou le déclin important du patronage 
de l’aristocratie musulmane.

Reste que les rituels thérapeutiques réalisés dans 
les dargāhs sont principalement liés à la danse circu-
laire et à la fabrication d’amulettes. On peut cepen-
dant noter l’absence, dans le Deccan, de la figure du 
faqīr comme guérisseur et/ou exorciste. En revanche, 
la pratique de la danse circulaire effrénée indique bien 
que les dargāhs du sous-continent indien partagent 
un savoir commun en la matière, bien que les rituels 
soient dénommés de façon différente d’une région 
à l’autre. En outre, dans le sud de l’Inde, le ṭawāf est 
réalisé dans le sens des aiguilles d’une montre, alors 
que dans le nord ainsi qu’au Pakistan, il est fait dans 
l’autre sens sur le modèle de la circumambulation 
autour de la Ka’aba lors du ḥaǧǧ. Pour l’auteur, cette 
inversion est due à l’influence de la pūjā, le rituel 
hindou au cours duquel le dévôt tourne autour de 
la statue de la divinité (p. 133). Dans ce passage, les 
pages consacrées à l’état de possession connu sous 
le nom de ḥāżrī sont particulièrement stimulantes 
(p. 13-142).

La troisième partie s’intéresse aux doctrines et 
aux méthodes. L’auteur revient donc à un corpus 
de textes, délaissant l’approche ethnographique. 
C’est ici qu’il s’intéresse vraiment aux liens entre un 
certain type de médecine avec les sciences occultes. 
Ce domaine reste encore sous-exploité dans le cadre 

Speziale Fabrizio�,
Soufisme, religion et médecine en Islam indien.

Paris, Éditions Karthala, 2010, glossaire,  
index, 302 p. 
ISBN : 978-2811104122

Comme l’auteur le précise dans l’introduction, 
cet ouvrage est la version révisée et abrégée d’une 
thèse de doctorat soutenue en 2002 à l’EHESS sous la 
direction de Marc Gaborieau. L’objectif de ce travail 
novateur est « d’analyser les facteurs intellectuels et 
historiques qui forgent la relation entre milieu mys-
tique et médical, qui modulent son adaptation aux 
différentes époques et, finalement, qui décrètent son 
déclin dans l’Inde contemporaine » (p. 13). Le premier 
chapitre propose une rétrospective historique des 
relations entre les soufis et les sciences médicales 
dans l’Inde du nord jusqu’à l’époque coloniale.  Le 
deuxième chapitre est consacré à l’étude des milieux 
religieux et médicaux de Hyderabad et du Deccan liés 
à des sanctuaires soufis. Le troisième chapitre s’inté-
resse aux aspects doctrinaux et méthodologiques  de 
l’art médical exercé par les soufis.

La première partie propose une rétrospective 
historique des relations entre soufisme et médecine 
en Inde du nord. Son objectif est d’établir si le mé-
decin yūnānī et le soufi guérisseur constituent une 
même personne, et si leur transmission est identique. 
L’auteur construit ces deux catégories en fonction de 
la répartition de la médecine musulmane en deux 
écoles : la médecine yūnānī, c’est-à-dire la médecine 
grecque principalement inspirée par Galien, et la 
médecine nabawī, la médecine fondée sur les dits 
prophétiques. Il établit cependant une correspon-
dance entre les classes sociales élevées, les ashrāfs, et 
la médecine yūnānī d’une part, et les classes sociales 
inférieures, voire marginales, et la médecine prophé-
tique d’autre part.

Tout en insistant sur l’importance du mécénat 
dans le développement des sciences médicales, 
l’auteur récapitule ensuite les productions écrites 
les plus importantes à l’époque du sultanat de Delhi, 
puis à l’époque moghole. Pendant cette dernière, une 
sorte de démocratisation, au sens étymologique du 
terme, se produisit lorsque les sciences médicales ne 
furent plus l’apanage des élites soufies, qui formaient 
également les classes sociales supérieures, les maîtres. 
Leurs disciples (murīds) s’emparèrent progressive-
ment de ce savoir spécialisé. Simultanément, au sein 
du soufisme, la séparation entre la figure du médecin 
proprement dit et celle du soufi guérisseur était 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Speziale Fabrizio: Soufisme, religion et médecine en Islam indien., recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 27	 35

du monde musulman, et ce, malgré les efforts de 
savants comme Constant Hamès (1). Invocations et 
talismans sont constitués à partir du ʿilm al-ǧafr et 
du ʿilm al-ḥurūf et les pages que l’auteur consacre à 
l’usage médical de ces sciences sont par conséquent 
d’un grand intérêt. De tels savoirs sont en effet utili-
sés aussi bien dans les dargāhs centralisés que dans 
les centres du soufisme populaire. Ce savoir occulte 
constitue encore un élément fondamental du sou-
fisme dans le sous-continent indien.

Le livre publié par Fabrizio Speziale s’intéresse à 
un domaine peu connu : la relation entre médecine 
et soufisme dans le monde musulman. Ancré dans 
le sous-continent indien, son travail s’appuie sur les 
textes historiques en persan, ainsi que sur des écrits 
plus récents en ourdou, mais également sur l’obser-
vation et l’entretien ethnographiques. Le résultat, 
comme réponse aux questions qu’il posait initiale-
ment, est d’observer que la distinction entre méde-
cine yūnānī et pratiques magiques populaires s’est 
accrue à un point tel que les deux sont aujourd’hui 
séparées. Cette distinction est principalement le fruit 
de l’œuvre des réformateurs mais elle s’est doublée 
d’une volonté des médecins yūnānī de vouloir se 
rapprocher des critères de la médecine occidentale. 
Le réformisme musulman est aujourd’hui la référence 
première de la médecine yūnānī.

Michel Boivin 
Cnrs - Paris

(1)  Voir Constant Hamès (dir.), Coran et talismans : textes et 
pratiques magiques en milieu musulman, Paris, Karthala, 2007. 
On notera également le travail pionnier de Toufic Fahd, qui 
n’a malheureusement pas eu de successeur. On citera enfin le 
numéro spécial consacré par le Bulletin d’études orientales (XLIV) 
à la question, dans lequel Marc Gaborieau s’intéressait au sous-
continent indien (p. 191-209).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Speziale Fabrizio: Soufisme, religion et médecine en Islam indien., recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

