
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 27	 32

Cette démarche philosophique était également 
insérée dans des enseignements d’uṣūl al-fiqh et de 
théologie, et souvent impliquée dans une attitude de 
type mystique : Dawānī était engagé dans une voie 
initiatique, celle de la silsila de Kāzirūn remontant à 
Abū Isḥāq ibn Šahriyâr (m. 1035), et Nayrīzī lui-même 
voyait dans l’expérience mystique l’achèvement de 
la vocation humaine. Leurs liens avec le pouvoir, ou 
leur opposition, soulignent aussi l’aspect engagé de 
leurs pratiques intellectuelles. L’intérêt manifesté 
par les pouvoirs politiques à ces débats et prises de 
position illustrent les enjeux de société qui  étaient 
sous-jacents.

Le travail de recherche de R. Pourjavady est riche 
et minutieux, fondé sur un grand nombre de manus-
crits inédits, et faisant état de la recherche dynamique 
sur la question produite en Iran. Au final, nous avons 
avec le présent ouvrage un apport important sur la 
transmission de la pensée vivante dans une étape 
critique de l’histoire de l’Iran. Il s’agit d’une première 
étape, fournissant références, indications et renvois, 
clarifiant la route pour des recherches ultérieures, 
mais elle est bien prometteuse.

Pierre Lory 
Ephe - Paris

Pourjavady Reza,�
Philosophy in Early Safavid Iran – Najm al-dīn 
Maḥmūd al-Nayrīzī and his Writings.

Leiden–Boston, Brill (Islamic Philosophy, 
Theology and Science), 2011, 224 p. 
ISBN: 978-9004191730

La philosophie iranienne à l’époque safavide 
a été progressivement mieux connue en Occident 
depuis les années 1950, notamment après la publi-
cation des travaux de Henry Corbin. Toutefois, ces 
études concernent plutôt les auteurs de la période 
fin xvie siècle et suivante. L’ouvrage de R. Pourjavady 
se porte sur un auteur encore mal connu du tout 
début de cette époque, al-Nayrīzī (m. après 1536). 
Son nom avait été repéré par H. Ritter en 1937, repris 
par H. Corbin, mais identifié comme deux auteurs 
différents avec la mauvaise orthographe de Tabrīzī, 
sans que l’on dispose à l’époque d’une idée précise de 
l’ampleur de son œuvre. Depuis, plusieurs chercheurs 
iraniens ont pu éclaircir nos repères.

Le titre de ce livre ne traduit toutefois pas 
exactement son contenu. L’ample introduction 
(p. 1-44) ainsi que le chapitre 2 (p. 74-105) sont en 
fait consacrés à la présentation des protagonistes 
des débats philosophiques à Shiraz dans une période 
pour bonne part pré-safavide, et notamment les 
« disputatio » ayant opposé Ǧalāl al-dīn al-Dawānī 
(1426-1502) et Ṣadr al-dīn al-Daštakī (1425-1498)  ; 
ils constituent comme une partie distincte dans 
l’ouvrage. Le chapitre 1 présente ce que l’on sait de 
la vie de Nayrīzī, qui fut un des principaux disciples 
de Daštakī, et vécut, lui, une partie importante de 
son existence sous la dynastie safavide. Il opta pour 
le chiisme duodécimain, dont il se fit le défenseur 
fervent. Il était cependant un adepte convaincu 
de la philosophie, qu’il jugeait compatible avec la 
religion révélée, complémentaire à elle. Le chapitre 3 
expose avec détail ce que l’on connaît de son œuvre, 
chaque titre étant présenté et résumé. Le chapitre 4 
enfin décrit les positions de Nayrīzī face à la pensée 
de Suhrawardī, à  propos d’importantes et subtiles 
questions sur la perception, ou sur celle du philo-
sophe-souverain.

Le chapitre 2 détaillant le débat opposant 
Daštakī  à Dawānī – notamment sur la délicate notion 
d’« existence », wuǧūd, celle du Créateur comme celle 
des créatures, ou encore sur la modalité de l’union de 
l’âme au corps - est un témoignage fort intéressant de 
la vivacité des interrogations philosophiques dans les 
milieux de Shiraz à l’époque. Au fil des commentaires 
et sur-commentaires d’Avicenne, de Suhrawardī et de 
bien d’autres philosophes et théologiens, les penseurs 
faisaient eux-mêmes un exercice de pensée vivante. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Pourjavady Reza: Philosophy in Early Safavid Iran – Najm al-dīn Maḥmūd al-Nayrīzī and his Writings., recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

