
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 27	 27

de la raison. On suppose en outre qu’il coïncide avec 
l’intérêt général tel qu’il est défini par le Souverain 
(monarque, parlement), dans la mesure où l’État a 
des fondements rationnels et où grâce à la délibé-
ration et à l’équilibre des pouvoirs, les décisions du 
gouvernement sont, sinon en adéquation avec la 
raison, du moins ont tendance à s’en rapprocher de 
façon asymptotique. Plus récemment, cette théorie 
a subi une mutation importante avec la prévalence 
de la démocratie électorale et surtout avec la forme 
pervertie qu’en donne la démocratie d’opinion : l’in-
térêt général tend de plus en plus à devenir incertain 
puisqu’il évolue au gré des majorités qui fluctuent. 
Pour tout dire, l’intérêt général est souvent défini 
par les majorités, mais aussi par les puissances orga-
nisées qui influent sur les orientations de ces majo-
rités comme les grands groupes économiques et les 
groupes de pression divers. La doctrine islamique de 
la maṣlaḥa reconnaît d’emblée la légitimité de l’inté-
rêt particulier, mais elle le déclare inférieur en degré 
à l’intérêt collectif, qui est défini non par un groupe 
d’intérêts mais seulement par ceux qui légitimement 
détiennent le pouvoir de dire le droit (2). Mais ces 
derniers ne disposent pas d’une liberté complète 
puisqu’ils doivent s’inscrire à l’intérieur des limites 
posées par des siècles d’exégèse, de casuistique et 
de spéculation. La maṣlaḥa du point de vue de la 
« Communauté des croyants » est définie en théorie 
par Dieu ; en pratique, elle est du ressort des oulémas 
et des gouvernants. De ce point de vue, elle n’a que 
peu à voir avec les aspirations des populations (qui se-
raient plutôt l’expression de leurs appétits et de leurs 
passions) ou l’idée de majorité. Il y a donc une réelle 
analogie entre maṣlaḥa et « intérêt général », mais 
les deux catégories présupposent deux conceptions 
radicalement différentes. Si nous prenons l’exemple 
des besoins matériels des sujets, la doctrine occiden-
tale suppose qu’il existe une légitimité en tant que 
tel du besoin (il est de l’intérêt général d’améliorer 
les conditions d’existence d’une population), tandis 
que la pensée islamique classique estime qu’on ne 
peut rechercher l’amélioration de l’existence pour 
elle-même, mais seulement si elle a des fins religieuses 
qui la transcendent. La différence entre les deux sys-
tèmes apparaît très clairement dans cette discussion : 
alors que l’un est orienté vers l’Autre Vie, l’autre est 
au contraire orienté vers l’Ici-Bas. Sans doute que ce 
qui oppose les deux modèles, c’est l’émergence du 
côté occidental de l’État moderne (défini comme un 
Sujet fictif). Celui-ci se donne comme tâche de veiller 
sur la sécurité et le bien-être de ses ressortissants car 
il en va de sa pérennité.

(2)  Avec une telle notion, le droit islamique a pu faire l’économie 
de « droits subjectifs ».

Opwis Felicitas,�
Maṣlaḥa and the Purpose of the Law. 
Islamic Discourse on Legal Change from the 
4th/10th to 8th/14th Century.

Leyde, Brill (Studies in Islamic Law  
and Society, vol. 31), 2010, 370 p. 
ISBN: 978-9004184169

Voici un ouvrage dont on peut dire qu’il était at-
tendu depuis longtemps. En effet, dans le développe-
ment récent assez formidable des études sur le droit 
islamique, on était dans l’attente de celui ou celle 
qui daignerait se pencher sur l’histoire de la notion 
de maṣlaḥa qui a joué tardivement un rôle majeur, 
notamment au moment de l’iṣlāḥ. On sait que, de-
puis cette époque, la notion n’a cessé de rencontrer 
du succès auprès de nombreux auteurs musulmans 
contemporains. F. Opwis connaît d’ailleurs bien 
cette littérature contemporaine, comme la thèse du 
Syrien al-Būṭī ou le petit livre du leader nationaliste 
marocain ʿAllāl al-Fāsī. On doit tout de même rele-
ver l’absence de toute référence au Tunisien al-Ṭāhir 
b. ʿAšūr qui, lui, a aussi composé un livre sur la ques-
tion. Il est nécessaire également d’indiquer que nous 
disposions jusqu’ici d’études sur la pensée du seul 
Šāṭibī, qui a été un des théoriciens majeurs de cette 
notion, comme l’ouvrage du Pakistanais Muhammad 
Khalid Masud (Islamic Legal Philosophy, Delhi,1989). 
Mais sans doute faut-il aussi ne pas oublier la thèse 
de Abdel Magid Turki (Polémiques entre Ibn Ḥazm 
et Bāğī sur les principes de la Loi musulmane, Alger, 
Sned, 1975, notamment p. 397-445) où la question 
est abordée de façon déjà approfondie, même si elle 
est limitée. L’œuvre de Šāṭibī a été souvent mise en 
avant, à cause du rôle joué par ʿAbdu et ses élèves ; 
mais elle a souvent empêché de voir l’ensemble du 
processus dont elle n’est que l’aboutissement.

Avant d’aller plus loin, on observe aujourd’hui 
que souvent on rend maṣlaḥa par « intérêt géné-
ral (1) ». Cette traduction constitue une interpréta-
tion malencontreuse du terme arabe originel. En 
effet, maṣlaḥa désigne l’avantage que peut tirer 
une personne ou un groupe de personnes, voire la 
communauté des fidèles dans son ensemble, d’une 
règle. Cet avantage n’est pas explicite et il ne peut 
être établi que par l’exégèse juridique. Dans la culture 
occidentale, l’intérêt général n’est pas l’addition des 
intérêts particuliers, mais il est l’intérêt auquel tout 
un chacun devrait parvenir grâce à un usage correct 

(1)  Voir, à titre d’exemple, Marie Claret de Fleurieu, L’Etat musul-
man, entre l’idéal islamique et les contraintes du monde temporel, 
Paris, LGDJ, 2010, p.  70. Cet auteur, qui n’est ni arabisante ni 
islamisante, s’appuie sur un auteur musulman contemporain.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Opwis Felicitas: Maṣlaḥa and the Purpose of the Law. Islamic Discourse on Legal Change from the 4th/10th to 8th/14th Century., recensé par M. Hocine
Benkheira
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 27	 28

L’apparition de l’idée de maṣlaḥa constitue 
indéniablement une rupture dans l’histoire de la 
pensée juridique islamique. Alors que primitivement, 
la loi révélée est présentée comme s’imposant aux 
fidèles en raison même de son auteur (à savoir Dieu), 
sans avoir besoin d’être justifiée dans le détail de ses 
prescriptions, le processus de rationalisation et d’éla-
boration d’une théologie systématique conduit les 
oulémas, notamment les uṣūlī, à soutenir d’abord que 
chaque règle divine recèle une « sagesse » (ḥikma) 

– selon le principe que Dieu ne peut agir de manière 
non motivée –, ce qui débouche, du moins chez cer-
tains d’entre eux, à soutenir que Dieu agit toujours 
en vue d’une fin (maqṣūd) et qu’il est possible aux 
hommes de cerner cette dernière. Aussi la maṣlaḥa 
des hommes constitue la fin poursuivie par l’Auteur 
de la šarīʿa. Nous retrouvons la structure téléologique 
de l’action divine, telle que la théologie islamique la 
postule. Cela implique que la doctrine de la maṣlaḥa 
ne peut émerger qu’à l’issue d’un approfondissement 
de la pensée théologique : c’est pour cela qu’elle faisait 
défaut à une période ancienne.

Évidemment, on peut entrevoir tout ce que 
cette doctrine peut impliquer : si l’on peut cerner les 
fins que Dieu poursuit, on peut édicter des règles qui 
visent ces mêmes fins. Ce raisonnement, quand on le 
mène à son extrémité, aboutit, chez certains auteurs, 
à soutenir que la fin poursuivie par Dieu grâce à la 
šarīʿa est de procurer des avantages aux hommes 
et de leur éviter des nuisances (mafsada). Donnons 
un exemple simple : la prohibition du vin. Certes, le 
fidèle est invité à observer cette prohibition sans se 
poser de question, mais il n’en demeure pas moins 
qu’elle comporte une fin et un avantage. La fin est 
que celui qui l’observe évite de sombrer dans l’ivresse 
et par conséquent de perdre, dans cette situation, la 
raison. Pourquoi faut-il éviter cela ? Parce que l’ivresse 
perturbe la conduite humaine : les actes produits 
par le sujet ne sont plus valides, ou, pire encore, 
parce qu’ils sont caractérisés par des vices évidents. 
Or, si les actes de l’ivrogne ne sont généralement 
pas recevables, cela implique notamment que ses 
actes cultuels sont nuls ; et si tel est le cas, il mettra 
en cause son salut. Une maṣlaḥa de la prohibition 
du vin et des boissons enivrantes en général, est de 
permettre d’accéder au salut éternel. On doit préciser 
que la prohibition des boissons enivrantes comporte 
d’autres avantages pour le fidèle : par exemple, ne pas 
commettre des actes délictuels ou bien préserver sa 
fortune. Aussi observer cette prescription négative, 
c’est avant tout un bénéfice pour l’individu (le salut), 
même si elle comporte également des bénéfices pour 
la collectivité (ordre public). De ce point de vue, la 
doctrine de la maṣlaḥa permet de réinterpréter le 
corpus de lois hérité. Cela ne constitue qu’un aspect. 

L’autre aspect porte sur d’éventuelles nouvelles lois : 
toute loi qui veillerait sur les intérêts des fidèles, 
sans entrer en contradiction avec le corpus reçu, ne 
devrait-elle pas y être incorporée, comme si elle avait 
été édictée par Dieu Lui-même ?

L’ouvrage de F. Opwis, issu d’une thèse, est 
constitué de cinq chapitres. Dans le premier, consa-
cré à « l’émergence d’un concept juridique », l’auteur 
se penche sur les relations entre maṣlaḥa et istiṣlāḥ, 
maṣlaḥa et istiḥsān, ainsi que sur les écrits d’Ibn al-
Muqaffaʿ (m. vers 139/757) et al-Ḫwārizmī (m. après 
387/997) et sur les premiers uṣūlī comme al-Ğaṣṣāṣ 
(m. 370/980), Abū-l-Ḥusayn al-Baṣrī (m. 436/1044) 
et al-Ğuwaynī (m. 478/1085).

Jusqu’au ive/xe siècle, on peut considérer que la 
notion est déjà à l’œuvre, mais le terme est absent. 
Le terme fréquent est istiṣlāḥ. L’A. observe que la 
notion est également proche de celle d’istiḥsān, mais 
elle refuse qu’on les confonde. En fait, le principe 
de la maṣlaḥa revient à prendre en considération 
l’intérêt soit du fidèle, soit de la Communauté des 
musulmans. C’est pour cela qu’elle peut recouper en 
partie la notion occidentale d’ « intérêt commun » 
ou « intérêt général », dans la mesure où la règle de 
droit doit veiller à préserver ce dernier (3). Une règle 
qui contredirait la maṣlaḥa serait d’une certaine 
façon une contradiction en soi. Cependant, l’autre 
versant est que la maṣlaḥa désigne également l’in-
térêt particulier.

F.O. montre ainsi que Ğaṣṣāṣ, bien qu’il fût 
muʿtazilite et donc ouvert à un usage étendu de la 
raison dans les questions religieuses, était hostile à 
la notion de maṣlaḥa. Selon lui, la ʿilla d’une règle 
ne pouvait être recherchée que dans le cadre du 
raisonnement par analogie, la raison pour laquelle 
Dieu a institué telle règle pouvant nous échapper 
comme le montre l’exemple de Moïse et du Ḫidr dans 
le Coran (4). On doit noter que Ğaṣṣāṣ polémique 
avec un auteur šāfiʿite anonyme – à moins que ce ne 
soit avec le šāfiʿisme de son époque en général -, ce 
qui semble indiquer que la doctrine de la maṣlaḥa 
trouve son origine dans ce courant de pensée, non 
dans le mālikisme comme on l’a souvent déclaré. 

(3)  De nos jours, les auteurs musulmans insistent plutôt sur 
cette dimension holiste.
(4)  « A ratio legis [ʿilla] of a textually based ruling…is deduced 
only in order to analogically transfer this ruling to an unprec-
edent case (farʿ); it is not deduced to explain the textual ruling 
or the text itself. Therefore… any ratio legis that does not occur 
in connection with the procedure of analogy is not a ratio legis 
and is meaningless» (p.  18). Il rejette, lit-on plus loin, toute 
idée de ratio legis qui serait « le raisonnement sous-jacent à la 
règle divine » (p. 19), de même qu’il rejette explicitement tout 
lien entre la fin poursuivie par Dieu en établissant les lois et les 
rationes legis des règles (p. 20).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Opwis Felicitas: Maṣlaḥa and the Purpose of the Law. Islamic Discourse on Legal Change from the 4th/10th to 8th/14th Century., recensé par M. Hocine
Benkheira
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 27	 29

On peut ajouter qu’il est notoire que les ḥanafites 
se sont tenus éloignés de cette doctrine et qu’ils n’y 
ont apporté aucune contribution. F.O. n’en a retenu 
aucun, hormis Ğaṣṣāṣ et Abū al-Ḥusayn al-Baṣrī. Ce 
dernier, même s’il ne nie pas, comme al- Ğaṣṣāṣ, tout 
lien entre ratio legis et maṣlaḥa, n’est pas un partisan 
de la doctrine de la maṣlaḥa car pour lui « la ratio legis 
est [seulement] un signe du jugement divin, non un 
principe explicatif. Elle n’est pas liée à l’objectif que 
Dieu [se donne] en imposant sa loi. Aussi la maṣlaḥa 
est associée à la loi révélée mais est inopérante pour 
identifier les rationes legis ou pour établir de nou-
velles règles (…). Elle n’a pas pour fonction d’aider 
à trouver des solutions à des cas au sujet desquels 
l’écriture demeure silencieuse » (p.  41). C’est pour 
cela qu’il estimait que la maṣlaḥa ne pouvait servir 
comme instrument pour dériver des règles pour des 
objets qui ne sont pas traités dans les sources de la 
Loi (Coran, Sunna, iğmāʿ). Dans ce cas particulier, le 
juriste doit, selon le théologien muʿtazilite, recourir 
à son intelligence.

Alors que les ḥanafites al-Ğaṣṣāṣ et Abū al-
Ḥusayn al-Baṣrī, qui étaient d’obédience muʿtazilite 
en théologie, critiquent la notion de maṣlaḥa, al-
Ğuwaynī (m. 478/1085), qui était šāfiʿite-ašʿarite, lui 
donne une certaine place dans la théorie légale. À 
sa suite, plusieurs autres šāfiʿites-ašʿarites ont joué 
un rôle majeur dans l’histoire de la doctrine de la 
maṣlaḥa : il s’agit notamment de Ġazālī et de Rāzī. 
C’est à ces deux auteurs de premier plan que F.O. 
consacre le second chapitre de son ouvrage. Selon elle, 
les juristes ašʿarites partent d’un même présupposé : 
le refus de considérer que le savoir légal puisse exister 
hors de la révélation et la suspicion dans laquelle ils 
tiennent les lois humaines les ont contraints à décou-
vrir des méthodes qui permettent à la loi religieuse de 
statuer sur la totalité de l’expérience humaine, même 
quand cela n’est pas explicite dans les sources écrites 
(p. 41-42). Le pionnier de cette réaction ašʿarite fut, 
selon F.O., al-Ğuwaynī. Il s’efforce, nous dit-elle, de 
protéger les prérogatives des docteurs de la Loi de 
prononcer des décisions pourvues d’autorité aussi 
bien dans les matières religieuses que mondaines 
en concevant une méthodologie claire pour dériver 
des règles au sujet de cas nouveaux sur lesquels 
les sources de la Loi sont silencieuses. Il va même 
jusqu’à espérer que les musulmans seraient ainsi en 
mesure d’arriver à un tel résultat, même dans le cas 
d’une extinction totale des muğtahidūn (p. 42). Trois 
aspects de sa pensée lui ont permis de remporter un 
certain succès : 1º - la loi religieuse s’applique à tous 
les domaines de l’activité humaine ; 2º - sa compré-
hension de la maṣlaḥa comme un élément dans le 
raisonnement par analogie, notamment dans le qiyās 
al-maʿnā ; et 3º - sa typologie des rationes legis afin 

de permettre l’extension de la compétence de la loi 
révélée à de nouvelles situations (p. 43). La discussion 
de la problématique telle qu’elle est envisagée par 
al-Ğuwaynī établit un lien étroit avec la question 
du pouvoir des oulémas en tant qu’héritiers des 
prophètes, qui doivent être suivis et obéis. Il met en 
garde aussi contre la situation dans laquelle on laisse 
la définition de la maṣlaḥa aux dirigeants politiques, 
car dans ce cas on court le risque de voir la religion 
changer. Sans le concours des oulémas, les fidèles ne 
peuvent la définir par eux-mêmes (p. 44-45).

Le second chapitre, intitulé « Intégration de la 
maṣlaḥa dans le raisonnement par analogie », est 
consacré à l’examen de la pensée de deux grands 
šāfiʿites-ašʿarites : al-Ġazālī et Faḫr-al-dīn al-Rāzī. F.O. 
attribue un rôle important au premier : « The break-
through in defining maṣlaḥa as a legitimate concept 
of law-finding came with… al-Ghazālī… » (p.  65). 
Alors que le chapitre 4 est consacré à deux juristes 
ḥanbalites, les chapitres 3 et 5 sont consacrés à deux 
juristes mālikites majeurs : al-Qarāfī et, pour finir, 
al-Šāṭibī. Il est regrettable que l’auteur n’ait pas jugé 
utile de prendre en considération l’œuvre Ibn ʿAbd 
al-Salām (m. 660/1263), auteur des Qawāʿid al-aḥkām, 
et qui avait été l’élève d’al-Āmidī (m. 631/1233). C’est 
sur la base des avancées de son maître al-Ğuwaynī 
que Ghazālī fait progresser la doctrine. F.O. écrit au 
sujet de ce dernier: « Although inconsistencies remain 
al-Ghazālī’s elaboration, he is doubtlessly the most in-
fluential jurist to formulate the concept of maṣlaḥa. 
It is within the basic framework of al-Ghazālī’s 
conception of maṣlaḥa in which future generations 
of jurists position and develop their own interpreta-
tions » (p. 88). Même si cet auteur ne consacre pas 
beaucoup de place à cette notion dans son œuvre, il 
n’en établit pas moins la validité de son emploi afin 
d’étendre le champ légal, en définissant la maṣlaḥa 
comme la fin de la loi divine, afin de préserver cinq 
conditions générales de l’existence humaine, qui sont 
la religion, la vie, l’intelligence, la descendance et la 
propriété. La certitude que la maṣlaḥa constitue la 
fin de la loi est le résultat d’une induction. La notion 
comporte chez Ġazālī deux faces : elle constitue une 
source dans la mesure où elle est l’expression de la 
finalité de la loi divine et elle est aussi une ratio legis 
qui sert à établir de nouvelles règles. Rāzī, qui écrit 
un siècle après Ġazālī, combine deux idées : tout en 
reconnaissant que la maṣlaḥa est la finalité de la loi 
divine, il restreint le recours aux maṣlaḥa non attes-
tées (mursala) dans les textes. Une fois cela reconnu, 
Rāzī considère la maṣlaḥa comme un instrument 
légal légitime pour créer du droit.

Qarāfī (m. 684/1285), qui n’a jamais exercé de 
charge officielle, cherchait à défendre l’intégrité de 
la loi islamique contre les intrusions du pouvoir 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Opwis Felicitas: Maṣlaḥa and the Purpose of the Law. Islamic Discourse on Legal Change from the 4th/10th to 8th/14th Century., recensé par M. Hocine
Benkheira
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 27	 30

politique. Alors que Rāzī limitait le recours à la 
maṣlaḥa dans le cadre du raisonnement par analogie, 
par l’intermédiaire de la ʿilla, Qarāfī, qui considérait 
que la maṣlaḥa était le but poursuivi par la loi dans 
tous les domaines, y voyait un principe juridique 
général permettant de créer du droit. F.O. résume 
ainsi l’esprit de sa doctrine : « Le bien-être des 
croyants est le critère suprême pour évaluer une 
situation juridique » (p. 172). On se rapproche ainsi 
d’une conception utilitariste de la règle de droit. Cet 
utilitarisme s’accentue nettement avec les juristes 
suivants comme le ḥanbalite Ṭūfī (m.  716/1316), 
qui tient la maṣlaḥa pour l’indice le plus fort de la 
loi, ou le mālikite Šāṭibī (m. 790/1388), qui est sans 
doute l’auteur de l’exposé le plus systématique de la 
doctrine de la maṣlaḥa.

Le problème de la doctrine de la maṣlaḥa est 
qu’il faut être capable de déterminer l’intention du 
Législateur – i.e. Dieu -, qui n’est pas explicite. On est 
obligé de faire des supputations. C’est ainsi que selon 
Ğuwaynī, la loi du talion s’explique par la volonté 
de protéger l’intégrité physique de chacun. Puisque 
chacun est menacé de subir ce qu’il pourrait faire 
subir à autrui, les plus raisonnables sont amenés à 
éviter de s’attaquer à autrui. Mais cela n’est nulle 
part écrit : cela est seulement déduit, par présomp-
tion que le Législateur ne peut pas établir une règle 
vainement ou sans raison valable. Aussi la doctrine 
de la maṣlaḥa constitue une tentative de réinterpré-
ter la totalité du droit positif légué par la tradition 
à la lumière du principe que toute loi a une raison 
d’être (ʿilla). Cela a conduit les juristes, adeptes de 
cette doctrine, à vouloir cerner l’intention du Légis-
lateur dans chaque cas particulier, afin de pouvoir 
constituer une typologie des fins poursuivies par le 
Législateur. C’est une manière de vouloir étendre le 
corpus des lois en édictant des règles conformes à ces 
fins. Si, par exemple, une des fins poursuivies par le 
Législateur est la défense de l’intégrité physique des 
personnes, on peut considérer que l’on peut édicter 
de nouvelles règles si elles sont motivées par cette 
règle et pourvu qu’elles n’entrent pas en conflit avec 
d’autres règles majeures. C’est pour cette raison que 
F.O. a donné comme sous-titre à son livre « Islamic 
Discourse on Legal Change ».

L’histoire de la notion de maṣlaḥa et plus généra-
lement des uṣūl al-fiqh doit répondre à une question : 
y a-t-il un lien entre le développement d’une pensée 
juridique spéculative (une théologie juridique), à 
partir du ive/xe siècle, de plus en plus élaborée et 
sophistiquée, et l’effondrement du califat dans le 
monde sunnite à peu près à la même époque  ? Il 
faut tenir compte du fait qu’avant cette époque, une 
telle pensée était à peu près absente. On invoque 
bien sûr la Risāla de Šāfiʿī (m. 204/820). Mais outre 

que l’on a montré que cet écrit n’avait que peu à voir 
avec la discipline des uṣūl al-fiqh, on néglige le fait 
que même si tel avait été le cas, il serait mystérieuse-
ment demeuré une tentative unique au cours du iiie/
ixe siècle, ce qui est tout de même peu vraisemblable. 
Les anciens juristes, s’ils recouraient à l’autorité de 
la Tradition (prophétique ou non), s’ils faisaient un 
certain usage du raisonnement, notamment du qiyās, 
et si même tardivement ils ont systématiquement 
cherché à fonder leurs développements sur le Co-
ran, ils ne disposaient pas d’une théorie explicite ni 
n’avaient réellement cherché à en établir une. Une 
telle doctrine n’est devenue indispensable que pour 
des juristes érigés en détenteurs exclusifs du pouvoir 
de dire le droit. Cet aspect est souligné par l’A. dans 
la conclusion de l’ouvrage. Une autre transformation 
importante avait lieu en même temps et a concouru 
au même résultat : le concept de Dieu lui-même 
était en train de se transformer, de même que toute 
la théologie islamique (par exemple, adoption de 
la doctrine de l’impeccabilité des prophètes par le 
sunnisme, etc.).

Comme l’indique le sous-titre du livre, la 
maṣlaḥa constitue une catégorie qui permet d’ad-
mettre le changement sans remettre en question la 
tradition reçue. Car, en effet, une des particularités 
du droit islamique est que sa légitimité et donc son 
autorité ne se rapportent pas seulement au fait qu’il 
émane de Dieu, mais aussi qu’il se présente comme 
un legs des générations précédentes. C’est pour cette 
raison que l’innovation, même limitée, est souvent 
perçue avec beaucoup d’hostilité. Pour la rendre 
acceptable, il a fallu au préalable rendre acceptables 
plusieurs procédés, notamment le qiyās et, pour ce 
qui concerne l’ouvrage considéré ici, la catégorie de 
maṣlaḥa, qui permettent d’introduire des innova-
tions sans qu’elles paraissent en contradiction avec 
le corpus normatif en vigueur. Ainsi on peut indiquer 
que l’émergence de la catégorie de maṣlaḥa n’est 
pas fortuite, mais résulte de la nécessité de trouver 
les moyens de tenir compte du changement. D’où 
d’ailleurs le succès qu’elle a rencontré au cours du 
xxe siècle.

Dans sa conclusion, F. O. insiste sur trois aspects 
de sa recherche. Le premier a trait à l’enjeu de la 
controverse sur la catégorie de maṣlaḥa : il s’agit des 
rapports entre politique et droit. Alors que le Califat 
abbāside avait perdu le pouvoir de dire le droit et que 
les oulémas (sunnites) s’en étaient approprié, ils de-
meuraient cependant divisés au sujet des domaines 
qui n’avaient pas fait l’objet de textes révélés. Il y avait 
d’une part ceux qui, comme al-Ğaṣṣāṣ et al-Baṣrī, 
considéraient que, dans ce cas, l’on devait faire appel 
à l’intelligence humaine afin d’établir des règles au 
bénéfice des hommes, sans que celles-ci soient in-

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Opwis Felicitas: Maṣlaḥa and the Purpose of the Law. Islamic Discourse on Legal Change from the 4th/10th to 8th/14th Century., recensé par M. Hocine
Benkheira
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 27	 31

cluses dans la loi religieuse ; on ne pouvait non plus 
les rattacher à la maṣlaḥa. Ces règles devaient par 
ailleurs être promues par les détenteurs du pouvoir 
de facto et leurs agents. Le camp opposé, représenté 
sans doute au départ par le šāfiʿisme, considérait que 
les domaines au sujet desquels la loi divine était silen-
cieuse ne devaient pas être abandonnés au pouvoir 
de facto, et qu’ils devaient être envisagés à la lumière 
de la catégorie de maṣlaḥa. Tout en reconnaissant 
que les avantages qu’on en tirait étaient mondains, 
les règles qu’on établissait ainsi appartenaient malgré 
tout à la loi divine. Si on admet qu’une partie de la 
Loi pouvait dépendre de la volonté des titulaires du 
pouvoir de facto, alors il faut également admettre la 
variabilité de la législation, qui sera aussi instable que 
le gouvernement. C’est pour cela que Ğuwaynī, qui 
était un šāfiʿite-ašʿarite, estimait que « la loi devait 
être indépendante de toute intrusion politique » 
(p. 337). Ce but ne pouvait être atteint que si on mon-
trait que la šarīʿa couvrait la totalité des domaines et 
si on établissait en même temps des procédures pour 
dériver des règles à propos de questions mondaines 
qui n’avaient jamais été traitées dans des textes reli-
gieux. C’est à la lumière de telles considérations qu’il 
a introduit la maslaḥa comme instrument pour créer 
du droit. Pour ce faire il associa la maṣlaḥa avec le cri-
tère de l’opportunité afin de pouvoir identifier la ratio 
legis des règles. Ainsi le juriste pouvait recourir à des 
rationes legis afin d’étendre et d’adapter la loi divine 
en cas de besoin. Les juristes ultérieurs poursuivirent 
l’œuvre de Ğuwaynī dans cette direction. La doctrine 
de la maṣlaḥa fut donc un des moyens de renforcer 
et de consolider le pouvoir des juristes (5). Le second 
résultat important concerne le passage de la concep-
tion de la ratio legis du « modèle du signe » (auquel 
demeurait attaché par exemple al-Baṣrī) au « modèle 
de la motivation », qui eut lieu selon F.O. vers le ve/xie 
siècle. Cette rupture était associée à la croyance dans 
la capacité humaine d’abstraire des textes révélés le 
sens voulu et de l’appliquer dans la création législa-
tive contemporaine. S’ensuivit un recours massif aux 
catégories de la logique aristotélicienne, qui fut en-
seignée dans des formes adaptées jusqu’au début du 
xxe siècle dans les médersas. Cette évolution indique 
aussi sans doute un renouvellement de l’ašʿarisme. Le 
troisième résultat concerne les fonctions remplies 
par cette catégorie de maṣlaḥa. Elle en distingue 
deux : de manière rétroactive, elle permet de rendre 
compte des lois héritées des premiers musulmans 

(5)  On peut observer qu’au xxe siècle, la situation fut boulever-
sée quand Habib Bourguiba, qui n’était pas un ʿ ālim, s’empara de 
la catégorie de maṣlaḥa afin de réformer le droit de l’adoption. 
Il n’agit pas, faut-il le rappeler, au nom de la supériorité du Droit 
civil, d’inspiration française ou non, mais au nom de la maṣlaḥa.

et qui n’étaient pas établies par des textes révélés ; 
atteindre le changement dans le domaine légal soit 
en abandonnant un texte législatif existant soit en 
introduisant une nouvelle règle. On doit cependant 
observer que la première fonction est remplie par 
l’ensemble des uṣūl al-fiqh : ces dernières organisent 
la réinterprétation globale du corpus juridique hérité.

Cet ouvrage constitue une très utile contribu-
tion à une meilleure connaissance d’une catégorie 
majeure de la pensée juridique islamique. Toutefois, 
comme la matière est d’une très grande abstraction, 
la lecture n’en est pas toujours aisée. Cependant 
cela ne devrait pas décourager ceux qui ne sont 
pas familiers avec les uṣūl al-fiqh, car une meilleure 
compréhension des catégories de pensée juridiques 
devrait mieux aider à comprendre l’histoire politique 
et sociale du monde islamique, y compris de nom-
breux aspects contemporains.

Mohammed Hocine Benkheira 
Ephe - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Opwis Felicitas: Maṣlaḥa and the Purpose of the Law. Islamic Discourse on Legal Change from the 4th/10th to 8th/14th Century., recensé par M. Hocine
Benkheira
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

