| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Opwis Felicitas,

Maslaha and the Purpose of the Law.
Islamic Discourse on Legal Change from the
4th/10% to 81/14% Century.

Leyde, Brill (Studies in Islamic Law
and Society, vol. 31), 2010, 370 p.
ISBN: 978-9004184169

Voici un ouvrage dont on peut dire qu'il était at-
tendu depuis longtemps. En effet, dans le développe-
ment récent assez formidable des études sur le droit
islamique, on était dans l'attente de celui ou celle
qui daignerait se pencher sur 'histoire de la notion
de maslaha qui a joué tardivement un role majeur,
notamment au moment de l'isldh. On sait que, de-
puis cette époque, la notion n‘a cessé de rencontrer
du succes aupres de nombreux auteurs musulmans
contemporains. F.Opwis connait d‘ailleurs bien
cette littérature contemporaine, comme la thése du
Syrien al-Bti ou le petit livre du leader nationaliste
marocain ‘Allal al-Fasi. On doit tout de méme rele-
ver I'absence de toute référence au Tunisien al-Tahir
b. “Aslr qui, lui, a aussi composé un livre sur la ques-
tion. Il est nécessaire également d’'indiquer que nous
disposions jusqu'ici d'études sur la pensée du seul
Satibi, qui a été un des théoriciens majeurs de cette
notion, comme l'ouvrage du Pakistanais Muhammad
Khalid Masud (Islamic Legal Philosophy, Delhi, 1989).
Mais sans doute faut-il aussi ne pas oublier la thése
de Abdel Magid Turki (Polémiques entre Ibn Hazm
et Bagi sur les principes de la Loi musulmane, Alger,
Sned, 1975, notamment p. 397-445) ou la question
est abordée de facon déja approfondie, méme si elle
est limitée. L'ceuvre de Satibi a été souvent mise en
avant, a cause du réle joué par "‘Abdu et ses éléves;
mais elle a souvent empéché de voir I'ensemble du
processus dont elle n'est que I'aboutissement.

Avant d’aller plus loin, on observe aujourd’hui
que souvent on rend maslaha par «intérét géné-
ral (V. Cette traduction constitue une interpréta-
tion malencontreuse du terme arabe originel. En
effet, maslaha désigne I'avantage que peut tirer
une personne ou un groupe de personnes, voire la
communauté des fideles dans son ensemble, d'une
regle. Cet avantage n'est pas explicite et il ne peut
étre établi que par I'exégese juridique. Dans la culture
occidentale, I'intérét général n'est pas I'addition des
intéréts particuliers, mais il est I'intérét auquel tout
un chacun devrait parvenir grace a un usage correct

(1) Voir, a titre dexemple, Marie Claret de Fleurieu, LEtat musul-
man, entre ['idéal islamique et les contraintes du monde temporel,
Paris, LGD), 2010, p. 70. Cet auteur, qui n'est ni arabisante ni

islamisante, s'appuie sur un auteur musulman contemporain.

de la raison. On suppose en outre qu'il coincide avec
I'intérét général tel qu'il est défini par le Souverain

(monarque, parlement), dans la mesure ou I'Etat a

des fondements rationnels et ol grace a la délibé-
ration et a I'équilibre des pouvoirs, les décisions du

gouvernement sont, sinon en adéquation avec la

raison, du moins ont tendance a s'en rapprocher de

facon asymptotique. Plus récemment, cette théorie

a subi une mutation importante avec la prévalence

de la démocratie électorale et surtout avec la forme

pervertie qu'en donne la démocratie d'opinion: I'in-
térét général tend de plus en plus a devenir incertain

puisqu’il évolue au gré des majorités qui fluctuent.
Pour tout dire, l'intérét général est souvent défini

par les majorités, mais aussi par les puissances orga-
nisées qui influent sur les orientations de ces majo-
rités comme les grands groupes économiques et les

groupes de pression divers. La doctrine islamique de

la maslaha reconnait d'emblée la légitimité de I'inté-
rét particulier, mais elle le déclare inférieur en degré

a l'intérét collectif, qui est défini non par un groupe

d’intéréts mais seulement par ceux qui légitimement
détiennent le pouvoir de dire le droit ). Mais ces

derniers ne disposent pas d’une liberté compléte

puisqUu’ils doivent s’inscrire a l'intérieur des limites

posées par des siecles d'exégese, de casuistique et
de spéculation. La maslaha du point de vue de la

« Communauté des croyants » est définie en théorie

par Dieu; en pratique, elle est du ressort des oulémas

et des gouvernants. De ce point de vue, elle n'a que

peu a voir avec les aspirations des populations (qui se-
raient plutot I'expression de leurs appétits et de leurs

passions) ou I'idée de majorité. Il y a donc une réelle

analogie entre maslaha et «intérét général », mais

les deux catégories présupposent deux conceptions

radicalement différentes. Si nous prenons l'exemple

des besoins matériels des sujets, la doctrine occiden-
tale suppose qu'il existe une légitimité en tant que

tel du besoin (il est de I'intérét général d'améliorer
les conditions d'existence d’une population), tandis

que la pensée islamique classique estime qu'on ne

peut rechercher I'amélioration de I'existence pour
elle-méme, mais seulement si elle a des fins religieuses

qui la transcendent. La différence entre les deux sys-
témes apparait trés clairement dans cette discussion:
alors que l'un est orienté vers 'Autre Vie, I'autre est
au contraire orienté vers |'lci-Bas. Sans doute que ce

qui oppose les deux modeles, cest 'émergence du

coté occidental de I'Etat moderne (défini comme un

Sujet fictif). Celui-ci se donne comme tache de veiller
sur la sécurité et le bien-étre de ses ressortissants car
il en va de sa pérennité.

(2) Avecune telle notion, le droitislamique a pu faire 'économie
de «droits subjectifs ».

BCAI 27

27

BCAI 27 (2012) Opwis Felicitas: Maslaha and the Purpose of the Law. Islamic Discourse on Legal Change from the 4th/10th to 8th/14th Century., recensé par M. Hocine
Benkheira
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Lapparition de I'idée de maslaha constitue
indéniablement une rupture dans I'histoire de la
pensée juridique islamique. Alors que primitivement,
la loi révélée est présentée comme s'imposant aux
fidéles en raison méme de son auteur (a savoir Dieu),
sans avoir besoin détre justifiée dans le détail de ses
prescriptions, le processus de rationalisation et d'éla-
boration d’une théologie systématique conduit les
oulémas, notamment les usiili, a soutenir d'abord que
chaque regle divine recéle une «sagesse» (hikma)

— selon le principe que Dieu ne peut agir de maniere
non motivée —, ce qui débouche, du moins chez cer-
tains d’entre eux, a soutenir que Dieu agit toujours
en vue d’une fin (magsad) et qu'il est possible aux
hommes de cerner cette derniére. Aussi la maslaha
des hommes constitue la fin poursuivie par l'Auteur
delasari‘a. Nous retrouvons la structure téléologique
de l'action divine, telle que la théologie islamique la
postule. Celaimplique que la doctrine de lamaslaha
ne peut émerger qu’a l'issue d’'un approfondissement
de la pensée théologique: c'est pour cela qu'elle faisait
défaut a une période ancienne.

Evidemment, on peut entrevoir tout ce que
cette doctrine peut impliquer: si l'on peut cerner les
fins que Dieu poursuit, on peut édicter des régles qui
visent ces mémes fins. Ce raisonnement, quand on le
mene a son extrémité, aboutit, chez certains auteurs,
a soutenir que la fin poursuivie par Dieu grace a la
sari‘a est de procurer des avantages aux hommes
et de leur éviter des nuisances (mafsada). Donnons
un exemple simple: la prohibition du vin. Certes, le
fidele est invité a observer cette prohibition sans se
poser de question, mais il n’en demeure pas moins
qu’elle comporte une fin et un avantage. La fin est
que celui qui l'observe évite de sombrer dans I'ivresse
et par conséquent de perdre, dans cette situation, la
raison. Pourquoi faut-il éviter cela ? Parce que I'ivresse
perturbe la conduite humaine: les actes produits
par le sujet ne sont plus valides, ou, pire encore,
parce qu'ils sont caractérisés par des vices évidents.
Or, si les actes de l'ivrogne ne sont généralement
pas recevables, cela implique notamment que ses
actes cultuels sont nuls; et si tel est le cas, il mettra
en cause son salut. Une maslaha de la prohibition
du vin et des boissons enivrantes en général, est de
permettre d'accéder au salut éternel. On doit préciser
que la prohibition des boissons enivrantes comporte
d’autres avantages pour le fidéle: par exemple, ne pas
commettre des actes délictuels ou bien préserver sa
fortune. Aussi observer cette prescription négative,
c'est avant tout un bénéfice pour I'individu (le salut),
méme si elle comporte également des bénéfices pour
la collectivité (ordre public). De ce point de vue, la
doctrine de la maslaha permet de réinterpréter le

corpus de lois hérité. Cela ne constitue qu’'un aspect.
|

Lautre aspect porte sur d'éventuelles nouvelles lois:
toute loi qui veillerait sur les intéréts des fideles,
sans entrer en contradiction avec le corpus regu, ne
devrait-elle pas y étre incorporée, comme si elle avait
été édictée par Dieu Lui-méme ?

Louvrage de F. Opwis, issu d'une these, est
constitué de cinq chapitres. Dans le premier, consa-
créa «I'émergence d'un concept juridique », l'auteur
se penche sur les relations entre maslaha et istislah,
maslaha et istihsan, ainsi que sur les écrits d’Ibn al-
Mugaffa’ (m. vers 139/757) et al-Hwarizmi (m. apres
387/997) et sur les premiers usiili comme al-Gassas
(m. 370/980), Abu-I-Husayn al-Basri (m. 436/1044)
et al-Guwayni (m. 478/1085).

Jusqu'au 1v¢/x¢ siecle, on peut considérer que la
notion est déja a l'ceuvre, mais le terme est absent.
Le terme fréquent est istislah. LA. observe que la
notion est également proche de celle d'istihsan, mais
elle refuse qu'on les confonde. En fait, le principe
de la maslaha revient a prendre en considération
I'intérét soit du fidele, soit de la Communauté des
musulmans. Cest pour cela qu'elle peut recouper en
partie la notion occidentale d’ «intérét commun »
ou «intérét général », dans la mesure ou la regle de
droit doit veiller a préserver ce dernier ®), Une régle
qui contredirait la maslaha serait d’'une certaine
facon une contradiction en soi. Cependant, l'autre
versant est que la maslaha désigne également ['in-
térét particulier.

F.O. montre ainsi que Gassas, bien qu'il fat
mutazilite et donc ouvert a un usage étendu de la
raison dans les questions religieuses, était hostile a
la notion de maslaha. Selon lui, la ‘illa d’'une regle
ne pouvait étre recherchée que dans le cadre du
raisonnement par analogie, la raison pour laquelle
Dieu a institué telle régle pouvant nous échapper
comme le montre I'exemple de Moise et du Hidr dans
le Coran . On doit noter que Gassas polémique
avec un auteur $afi‘ite anonyme — a moins que ce ne
soit avec le $afi‘isme de son époque en général -, ce
qui semble indiquer que la doctrine de la maslaha
trouve son origine dans ce courant de pensée, non
dans le malikisme comme on l'a souvent déclaré.

(3) De nos jours, les auteurs musulmans insistent plutdt sur
cette dimension holiste.

(4) «A ratio legis [‘illa] of a textually based ruling...is deduced
only in order to analogically transfer this ruling to an unprec-
edent case (far"); it is not deduced to explain the textual ruling
or the text itself. Therefore... any ratio legis that does not occur
in connection with the procedure of analogy is not a ratio legis
and is meaningless» (p. 18). Il rejette, lit-on plus loin, toute
idée de ratio legis qui serait «le raisonnement sous-jacent a la
regle divine» (p. 19), de méme qu'il rejette explicitement tout
lien entre la fin poursuivie par Dieu en établissant les lois et les
rationes legis des reégles (p. 20).

BCAI 27 28

BCAI 27 (2012) Opwis Felicitas: Maslaha and the Purpose of the Law. Islamic Discourse on Legal Change from the 4th/10th to 8th/14th Century., recensé par M. Hocine
Benkheira
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

On peut ajouter qu'il est notoire que les hanafites
se sont tenus éloignés de cette doctrine et qu'ils n'y
ont apporté aucune contribution. FO. nen a retenu
aucun, hormis Gassas et Abu al-Husayn al-Basri. Ce
dernier, méme s'il ne nie pas, comme al- Gassas, tout
lien entre ratio legis et maslaha, n'est pas un partisan
de la doctrine de la maslaha car pour lui « la ratio legis
est [seulement] un signe du jugement divin, non un
principe explicatif. Elle n'est pas liée a l'objectif que
Dieu [se donne] en imposant sa loi. Aussi la maslaha
est associée a la loi révélée mais est inopérante pour
identifier les rationes legis ou pour établir de nou-
velles regles (...). Elle na pas pour fonction d’aider
a trouver des solutions a des cas au sujet desquels
I'écriture demeure silencieuse» (p. 41). Clest pour
cela qu'il estimait que la maslaha ne pouvait servir
comme instrument pour dériver des regles pour des
objets qui ne sont pas traités dans les sources de la
Loi (Coran, Sunna, igmd“). Dans ce cas particulier, le
juriste doit, selon le théologien mu‘tazilite, recourir
a son intelligence.

Alors que les hanafites al-Gassas et Abu al-
Husayn al-Basri, qui étaient d'obédience mu‘tazilite
en théologie, critiquent la notion de maslaha, al-
Guwayni (m. 478/1085), qui était $afi‘ite-a$ arite, lui
donne une certaine place dans la théorie légale. A
sa suite, plusieurs autres $afi‘ites-as‘arites ont joué
un réle majeur dans I'histoire de la doctrine de la
maslaha: il s'agit notamment de Gazali et de Razi.
Clest a ces deux auteurs de premier plan que FO.
consacre le second chapitre de son ouvrage. Selon elle,
les juristes asarites partent d’'un méme présupposé:
le refus de considérer que le savoir [égal puisse exister
hors de la révélation et la suspicion dans laquelle ils
tiennent les lois humaines les ont contraints a décou-
vrir des méthodes qui permettent a la loi religieuse de
statuer sur la totalité de I'expérience humaine, méme
quand cela n’est pas explicite dans les sources écrites
(p. 41-42). Le pionnier de cette réaction asarite fut,
selon FO, al-Guwayni. Il sefforce, nous dit-elle, de
protéger les prérogatives des docteurs de la Loi de
prononcer des décisions pourvues dautorité aussi
bien dans les matiéres religieuses que mondaines
en concevant une méthodologie claire pour dériver
des regles au sujet de cas nouveaux sur lesquels
les sources de la Loi sont silencieuses. Il va méme
jusqu'a espérer que les musulmans seraient ainsi en
mesure d'arriver a un tel résultat, méme dans le cas
d’une extinction totale des mugtahidiin (p. 42). Trois
aspects de sa pensée lui ont permis de remporter un
certain succes: 1°- la loi religieuse sapplique a tous
les domaines de l'activité humaine; 2°- sa compré-
hension de la maslaha comme un élément dans le
raisonnement par analogie, notamment dans le giyds

al-ma‘na; et 3°- sa typologie des rationes legis afin
|

de permettre I'extension de la compétence de la loi
révélée a de nouvelles situations (p. 43). La discussion
de la problématique telle quelle est envisagée par
al-Guwayni établit un lien étroit avec la question
du pouvoir des oulémas en tant qu’héritiers des
prophetes, qui doivent étre suivis et obéis. || met en
garde aussi contre la situation dans laquelle on laisse
la définition de la maslaha aux dirigeants politiques,
car dans ce cas on court le risque de voir la religion
changer. Sans le concours des oulémas, les fidéles ne
peuvent la définir par eux-mémes (p. 44-45).

Le second chapitre, intitulé « Intégration de la
maslaha dans le raisonnement par analogie », est
consacré a I'examen de la pensée de deux grands
$afi‘ites-as arites: al-Gazali et Fahr-al-din al-Razi. F.O.
attribue un réle important au premier: « The break-
through in defining maslaha as a legitimate concept
of law-finding came with... al-Ghazali...» (p. 65).
Alors que le chapitre 4 est consacré a deux juristes
hanbalites, les chapitres 3 et 5 sont consacrés a deux
juristes malikites majeurs: al-Qarafi et, pour finir,
al-Satibi. Il est regrettable que l'auteur n‘ait pas jugé
utile de prendre en considération l'ceuvre Ibn ‘Abd
al-Salam (m.660/1263), auteur des Qawa‘id al-ahkam,
et qui avait été |'éléve d'al-Amidi (m.631/1233). Clest
sur la base des avancées de son maitre al-Guwayni
que Ghazali fait progresser la doctrine. FO. écrit au
sujet de ce dernier: « Although inconsistencies remain
al-Ghazali's elaboration, he is doubtlessly the most in-
fluential jurist to formulate the concept of maslaha.
It is within the basic framework of al-Ghazali’s
conception of maslaha in which future generations
of jurists position and develop their own interpreta-
tions» (p. 88). Méme si cet auteur ne consacre pas
beaucoup de place a cette notion dans son ceuvre, il
n'en établit pas moins la validité de son emploi afin
d’étendre le champ légal, en définissant la maslaha
comme la fin de la loi divine, afin de préserver cing
conditions générales de l'existence humaine, qui sont
la religion, la vie, l'intelligence, la descendance et la
propriété. La certitude que la maslaha constitue la
fin de la loi est le résultat d’'une induction. La notion
comporte chez Gazali deux faces: elle constitue une
source dans la mesure ou elle est I'expression de la
finalité de la loi divine et elle est aussi une ratio legis
qui sert a établir de nouvelles regles. Razi, qui écrit
un siécle aprés Gazali, combine deux idées: tout en
reconnaissant que la maslaha est la finalité de la loi
divine, il restreint le recours aux maslaha non attes-
tées (mursala) dans les textes. Une fois cela reconnu,
Razi consideére la maslaha comme un instrument
légal légitime pour créer du droit.

Qarafi (m. 684/1285), qui n'a jamais exercé de
charge officielle, cherchait a défendre l'intégrité de

la loi islamique contre les intrusions du pouvoir
|

BCAI 27 29

BCAI 27 (2012) Opwis Felicitas: Maslaha and the Purpose of the Law. Islamic Discourse on Legal Change from the 4th/10th to 8th/14th Century., recensé par M. Hocine
Benkheira
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

politique. Alors que Razi limitait le recours a la
maslaha dans le cadre du raisonnement par analogie,
par l'intermédiaire de la “illa, Qarafi, qui considérait
que la maslaha était le but poursuivi par la loi dans
tous les domaines, y voyait un principe juridique
général permettant de créer du droit. FO. résume
ainsi l'esprit de sa doctrine: « Le bien-étre des
croyants est le critere supréme pour évaluer une
situation juridique » (p. 172). On se rapproche ainsi
d’'une conception utilitariste de la regle de droit. Cet
utilitarisme s'accentue nettement avec les juristes
suivants comme le hanbalite Tafi (m. 716/1316),
qui tient la maslaha pour l'indice le plus fort de la
loi, ou le malikite §é§ibi (m. 790/1388), qui est sans
doute l'auteur de I'exposé le plus systématique de la
doctrine de la maslaha.

Le probléeme de la doctrine de la maslaha est
qu'il faut étre capable de déterminer l'intention du
Législateur — i.e. Dieu -, qui n'est pas explicite. On est
obligé de faire des supputations. Cest ainsi que selon
Guwayni, la loi du talion sexplique par la volonté
de protéger l'intégrité physique de chacun. Puisque
chacun est menacé de subir ce qu'il pourrait faire
subir a autrui, les plus raisonnables sont amenés a
éviter de s'attaquer a autrui. Mais cela n’est nulle
part écrit: cela est seulement déduit, par présomp-
tion que le Législateur ne peut pas établir une régle
vainement ou sans raison valable. Aussi la doctrine
de la maslaha constitue une tentative de réinterpré-
ter la totalité du droit positif légué par la tradition
a la lumiére du principe que toute loi a une raison
détre (‘illa). Cela a conduit les juristes, adeptes de
cette doctrine, a vouloir cerner l'intention du Légis-
lateur dans chaque cas particulier, afin de pouvoir
constituer une typologie des fins poursuivies par le
Législateur. C'est une maniére de vouloir étendre le
corpus des lois en édictant des regles conformes a ces
fins. Si, par exemple, une des fins poursuivies par le
Législateur est la défense de I'intégrité physique des
personnes, on peut considérer que I'on peut édicter
de nouvelles regles si elles sont motivées par cette
regle et pourvu qu'elles n'entrent pas en conflit avec
d’autres regles majeures. C'est pour cette raison que
F.O. a donné comme sous-titre a son livre «Islamic
Discourse on Legal Change ».

Lhistoire de la notion de maslaha et plus généra-
lement des usdil al-figh doit répondre a une question:
y a-t-il un lien entre le développement d’une pensée
juridique spéculative (une théologie juridique), a
partir du 1v¢/x¢ siecle, de plus en plus élaborée et
sophistiquée, et l'effondrement du califat dans le
monde sunnite a peu prés a la méme époque ? Il
faut tenir compte du fait qu’avant cette époque, une
telle pensée était a peu pres absente. On invoque

bien sar la Risala de Safi‘i (m. 204/820). Mais outre
|

que I'on a montré que cet écrit navait que peu a voir
avec la discipline des usil al-figh, on néglige le fait
que méme si tel avait été le cas, il serait mystérieuse-
ment demeuré une tentative unique au cours du 11¢/
IX¢siecle, ce qui est tout de méme peu vraisemblable.
Les anciens juristes, s'ils recouraient a l'autorité de
la Tradition (prophétique ou non), s'ils faisaient un
certain usage du raisonnement, notamment du giyas,
et si méme tardivement ils ont systématiquement
cherché a fonder leurs développements sur le Co-
ran, ils ne disposaient pas d'une théorie explicite ni
n‘avaient réellement cherché a en établir une. Une
telle doctrine n'est devenue indispensable que pour
des juristes érigés en détenteurs exclusifs du pouvoir
de dire le droit. Cet aspect est souligné par I'A. dans
la conclusion de l'ouvrage. Une autre transformation
importante avait lieu en méme temps et a concouru
au méme résultat: le concept de Dieu lui-méme
était en train de se transformer, de méme que toute
la théologie islamique (par exemple, adoption de
la doctrine de I'impeccabilité des prophetes par le
sunnisme, etc.).

Comme l'indique le sous-titre du livre, la
maslaha constitue une catégorie qui permet d’ad-
mettre le changement sans remettre en question la
tradition regue. Car, en effet, une des particularités
du droit islamique est que sa légitimité et donc son
autorité ne se rapportent pas seulement au fait qu'il
émane de Dieu, mais aussi qu'il se présente comme
un legs des générations précédentes. C'est pour cette
raison que lI'innovation, méme limitée, est souvent
percue avec beaucoup d’hostilité. Pour la rendre
acceptable, il a fallu au préalable rendre acceptables
plusieurs procédés, notamment le giyds et, pour ce
qui concerne l'ouvrage considéré ici, la catégorie de
maslaha, qui permettent d'introduire des innova-
tions sans qu'elles paraissent en contradiction avec
le corpus normatif en vigueur. Ainsi on peut indiquer
que I'émergence de la catégorie de maslaha n'est
pas fortuite, mais résulte de la nécessité de trouver
les moyens de tenir compte du changement. D'ou
dailleurs le succes qu'elle a rencontré au cours du
xx¢siecle.

Dans sa conclusion, F. O. insiste sur trois aspects
de sa recherche. Le premier a trait a l'enjeu de la
controverse sur la catégorie de maslaha: il s'agit des
rapports entre politique et droit. Alors que le Califat
abbaside avait perdu le pouvoir de dire le droit et que
les oulémas (sunnites) s'en étaient approprié, ils de-
meuraient cependant divisés au sujet des domaines
qui n‘avaient pas fait l'objet de textes révélés. Il y avait
d’une part ceux qui, comme al-Gassas et al-Basri,
considéraient que, dans ce cas, l'on devait faire appel
a l'intelligence humaine afin d'établir des regles au

bénéfice des hommes, sans que celles-ci soient in-
|

BCAI 27 30

BCAI 27 (2012) Opwis Felicitas: Maslaha and the Purpose of the Law. Islamic Discourse on Legal Change from the 4th/10th to 8th/14th Century., recensé par M. Hocine
Benkheira
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

cluses dans la loi religieuse; on ne pouvait non plus
les rattacher a la maslaha. Ces régles devaient par
ailleurs étre promues par les détenteurs du pouvoir
de facto et leurs agents. Le camp opposé, représenté
sans doute au départ par le $afi‘isme, considérait que
les domaines au sujet desquels la loi divine était silen-
cieuse ne devaient pas étre abandonnés au pouvoir
de facto, et qu'ils devaient étre envisagés a la lumiere
de la catégorie de maslaha. Tout en reconnaissant
que les avantages qu'on en tirait étaient mondains,
les régles qu'on établissait ainsi appartenaient malgré
tout a la loi divine. Si on admet qu’une partie de la
Loi pouvait dépendre de la volonté des titulaires du
pouvoir de facto, alors il faut également admettre la
variabilité de la législation, qui sera aussi instable que
le gouvernement. C'est pour cela que Guwayni, qui
était un $afi‘ite-as‘arite, estimait que «la loi devait
étre indépendante de toute intrusion politique »
(p-337). Ce but ne pouvait étre atteint que sion mon-
trait que la Sari‘a couvrait la totalité des domaines et
si on établissait en méme temps des procédures pour
dériver des regles a propos de questions mondaines
qui n‘avaient jamais été traitées dans des textes reli-
gieux. C'est a la lumiere de telles considérations qu'il
aintroduit la maslaha comme instrument pour créer
du droit. Pour ce faire il associa la maslaha avec le cri-
tere de l'opportunité afin de pouvoir identifier la ratio
legis des régles. Ainsi le juriste pouvait recourir a des
rationes legis afin d’étendre et d'adapter la loi divine
en cas de besoin. Les juristes ultérieurs poursuivirent
I'ceuvre de Guwayni dans cette direction. La doctrine
de la maslaha fut donc un des moyens de renforcer
et de consolider le pouvoir des juristes . Le second
résultat important concerne le passage de la concep-
tion de la ratio legis du « modeéle du signe» (auquel
demeurait attaché par exemple al-Basri) au « modele
de lamotivation », qui eut lieu selon FO. vers le v¢/xi®
siecle. Cette rupture était associée a la croyance dans
la capacité humaine d’abstraire des textes révélés le
sens voulu et de l'appliquer dans la création législa-
tive contemporaine. Sensuivit un recours massif aux
catégories de la logique aristotélicienne, qui fut en-
seignée dans des formes adaptées jusqu’au début du
xx¢ siecle dans les médersas. Cette évolution indique
aussi sans doute un renouvellement de I'as‘arisme. Le
troisieme résultat concerne les fonctions remplies
par cette catégorie de maslaha. Elle en distingue
deux: de maniére rétroactive, elle permet de rendre
compte des lois héritées des premiers musulmans

(5) On peut observer qu'au xx¢ siécle, la situation fut boulever-
sée quand Habib Bourguiba, qui n‘était pas un ‘Glim, sempara de
la catégorie de maslaha afin de réformer le droit de I'adoption.
Il n'agit pas, faut-il le rappeler, au nom de la supériorité du Droit
civil, d'inspiration frangaise ou non, mais au nom de la maslaha.

et qui n'‘étaient pas établies par des textes révélés;
atteindre le changement dans le domaine légal soit
en abandonnant un texte législatif existant soit en
introduisant une nouvelle regle. On doit cependant
observer que la premiére fonction est remplie par
l'ensemble des usal al-figh: ces derniéres organisent
la réinterprétation globale du corpus juridique hérité.

Cet ouvrage constitue une tres utile contribu-
tion a une meilleure connaissance d'une catégorie
majeure de la pensée juridique islamique. Toutefois,
comme la matiere est d’'une tres grande abstraction,
la lecture n'en est pas toujours aisée. Cependant
cela ne devrait pas décourager ceux qui ne sont
pas familiers avec les usil al-figh, car une meilleure
compréhension des catégories de pensée juridiques
devrait mieux aider a comprendre I'histoire politique
et sociale du monde islamique, y compris de nom-
breux aspects contemporains.

Mohammed Hocine Benkheira
Ephe - Paris

BCAI 27

31

BCAI 27 (2012) Opwis Felicitas: Maslaha and the Purpose of the Law. Islamic Discourse on Legal Change from the 4th/10th to 8th/14th Century., recensé par M. Hocine
Benkheira
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

