
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 27	 25

analysait le corpus transmis par ʿAbd al-Razzāq, en 
essayant de montrer avec force argument formels 
son authenticité, dans cette recherche sur Zuhrī, 
H.M. ne se penche que sur l’enseignement juridique 
de ce dernier. Nous disposons d’un grand nombre de 
propos de caractère juridique attribués à plusieurs 
autorités comme les Compagnons et leurs Succes-
seurs, parmi lesquels al-Zuhrī. Comment considérer 
ces propos ? Faut-il les traiter comme authentiques 
ou au contraire comme inauthentiques ? H.M. part 
de la position défendue par J. Schacht. Ce dernier 
propose un critère pour distinguer, concernant 
Zuhrī, les textes authentiques des forgeries. Quand 
Mālik déclare explicitement qu’il a questionné Zuhrī 
ou qu’il l’a entendu tenir un propos, on peut sans 
hésitation statuer par l’authenticité. Selon J.S., de 
tels dits authentiques peuvent se rencontrer dans 
le Muwaṭṭaʾ transmis par Yaḥyā b. Yaḥyā, ainsi que 
dans la Mudawwana de Saḥnūn. Cependant, il existe 
d’autres textes, dans lesquels le nom de Zuhrī figure 
dans les chaînes de transmission et dont ce dernier 
ne peut être tenu pour responsable. Selon J.S., ces 
textes se rencontrent surtout dans la recension du 
Muwaṭṭaʾ par Šaybānī, dans certains traités de Šāfiʿī, 
ainsi que dans la Mudawwana. H.M. fait apparaître 
clairement qu’il s’agit d’un pseudo-critère, de surcroît 
arbitraire. C’est pour cela qu’il a repris le problème, en 
étendant l’enquête au Muṣannaf de ʿ Abd al-Razzāq : 
l’image que donne cette compilation de la doctrine 
attribuée à Zuhrī contredit-elle celle que donne le 
Muwaṭṭaʾ ? La méthode comparative constitue un 
bon moyen pour vérifier si la doctrine attribuée à 
Zuhrī par Mālik, notamment, est authentique ou non. 
H.M. se propose de comparer ainsi la transmission 
de cette doctrine par Maʿmar, Ibn Ğurayğ et Mālik. 
La méthode mise en œuvre par H.M. se fonde ex-
clusivement sur l’examen comparé des chaînes de 
transmission, ainsi que sur des éléments empruntés 
à la prosopographie.

Avant d’en arriver là, il commence par établir 
l’authenticité du corpus transmis sous l’autorité des 
deux premières autorités par ʿAbd al-Razzāq dans 
son Muṣannaf. Suivant la méthode exposée dans sa 
thèse, il examine des traits formels : répartition statis-
tique des traditions selon les autorités, type d’isnād, 
forme du texte (responsa vs dicta), etc. Donnons un 
exemple intéressant. H.M. observe que la proportion 
de responsa dans le corpus transmis par Maʿmar 
sous l’autorité de Qatāda est bien moins élevée que 
celle contenue dans le corpus transmis par le même 
sous l’autorité de Zuhrī. Comment expliquer cette 
différence ? Il propose une hypothèse : quand Maʿmar 
était l’élève de Qatāda, il n’était qu’un débutant, trop 
jeune pour poser des questions ; quand il devint 
l’élève de Zuhrī, il avait atteint la maturité et il lui 

Motzki Harald, Boekhoff-Van der Voort 
Nicolet and Sean W. Anthony,�
Analysing Muslim Traditions.  
Studies in Legal, Exegetical and Maghâzî Hadith.

Leyde, Brill (Islamic History and Civilization), 
2010, 502 p. 
ISBN : 978-9004180499

Harald Motzki s’est fait remarquer il y a quelques 
années par une remarquable thèse sur ʿAbd al-
Razzāq, le fameux compilateur de traditions. Nous 
avons rendu compte dans les colonnes du Bulletin 
critique des Annales islamologiques de la traduction 
en anglais de cette recherche. Par la suite, H.M. a 
poursuivi dans la même veine de nombreuses 
recherches, écrivant tantôt en allemand, tantôt en 
anglais. Il a décidé de faire traduire ses principales 
publications en allemand ayant trait à l’analyse de la 
seule littérature de traditions et de les publier dans 
un volume. Une seule étude, portant sur l’histoire de 
la tradition exégétique, est un inédit. Il a jugé utile 
d’adjoindre à cet ensemble deux études dues à deux 
jeunes chercheurs, toutes deux ayant trait à la sīra. 
Le tout est constitué de sept chapitres.

Le point commun de tous ces chapitres est qu’ils 
concernent l’exploitation de la littérature de hadith. 
C’est pour cela que la dimension méthodologique 
prime dans ce recueil, même si la plupart des études 
ont un arrière-plan juridique indéniable. Alors que 
le chapitre deux discute l’approche hyper-criticiste 
de G.H.A. Juynboll, le chapitre trois constitue une 
évaluation critique de la recherche d’Irène Schneider 
sur certaines traditions en relation avec le problème 
de l’esclavage pour dette. Comme celle-ci a répondu 
(Der Islam, vol. 77, 2000, 84-115), H.M. a de nouveau 
réagi dans un autre article, qui constitue le chapitre 
quatre de ce recueil. On peut regretter que H.M. n’ai 
pas jugé utile de mettre à la disposition du lecteur la 
défense d’Irène Schneider. Nous nous en tiendrons 
dans ce compte rendu aux seules contributions de 
H.M. Mais comme les travaux de ce chercheur ont 
une dimension technique éminente, c’est seulement 
de cet aspect qu’il sera question, en nous restreignant 
à la présentation de la méthode du chapitre i, afin 
de susciter l’intérêt du lecteur que la grande techni-
cité de ces recherches peut rebuter. Nous espérons 
contribuer ainsi à une meilleure vulgarisation de cette 
méthode, qui pourrait être utilisée par de jeunes 
chercheurs dans divers domaines.

La recherche exposée dans le chapitre i, qui 
porte sur « La jurisprudence d’Ibn Shihâb al-Zuhrī», 
est exemplaire. Il s’agit d’un chapitre important, qui 
se situe en droite ligne de la thèse de l’auteur sur ʿ Abd 
al-Razzāq et la complète. Alors que dans sa thèse, il 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Motzki Harald, Boekhoff-Van der Voort Nicolet and Sean W. Anthony: Analysing Muslim Traditions. Studies in Legal, Exegetical and Maghâzî Hadith.,
recensé par M. Hocine Benkheira
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 27	 26

était permis d’interroger son maître (p. 9). D’autres 
différences entre les deux corpus – comme celles qui 
tiennent à la proportion des traditions prophétiques – 
peuvent s’interpréter comme l’expression de l’inéga-
lité de développement de l’enseignement du droit 
dans les deux cités de référence (Baṣra et Médine). Il 
ressort de l’analyse formelle des traditions en relation 
avec Zuhrī, compilées par ʿAbd al-Razzāq, qu’elles 
doivent être considérées comme authentiquement 
issues de son enseignement, directement ou indirec-
tement (par l’intermédiaire d’écrits).

Grâce à la même méthode, il établit également 
l’authenticité des traditions attribuées à Zuhrī dans le 
Muwaṭṭaʾ. Dans ce dernier également il observe une 
différence radicale entre le corpus attribué à Zuhrī et 
celui attribué à Nāfiʿ : alors que dans le premier, le raʾy 
de Zuhrī occupe une place importante, dans le se-
cond, Nāfiʿ apparaît surtout comme le transmetteur 
des opinions d’autrui (les 2/3 du corpus concernent 
les vues d’Ibn ʿUmar). Selon H.M., cette différence 
doit s’expliquer par les circonstances historiques, 
comme par exemple les formes de l’enseignement, 
ou bien, peut-être, le refus de Nāfiʿ d’enseigner ses 
propres vues, se limitant à la transmission de celles 
d’autorités plus anciennes (p. 21). Ayant établi l’au-
thenticité des trois corpus, il peut les comparer.

Il y a des ressemblances et des différences. La 
première différence qu’il relève est que le corpus 
transmis par Maʿmar est bien plus important que 
les deux autres. Cela peut s’expliquer soit par le fait 
que les deux autres n’ont pas transmis tout ce qu’ils 
avaient reçu ou bien encore qu’ils n’ont pas été les 
élèves de Zuhrī aussi longtemps que leur collègue. 
Une seconde différence oppose le corpus transmis 
par Maʿmar aux deux autres : la part du raʾy y pré-
domine bien plus que dans les deux autres corpus. 
Cela peut s’expliquer par le fait que Maʿmar avait 
plus d’intérêt que les deux autres pour les vues de 
Zuhrī. On doit distinguer le raʾy de Zuhrī des propos 
d’autrui transmis par lui. Si l’on considère seulement 
le premier, quand on compare le corpus transmis par 
Ibn Ğurayğ à celui transmis par Maʿmar, il apparaît 
que plus de la moitié des textes transmis par le pre-
mier ont leur équivalent dans le corpus du second. La 
plupart d’entre eux, en outre, ont le même contenu, 
les différences se limitant au choix des mots ou à 
l’aspect quantitatif. Mais on rencontre également 
des contradictions manifestes. Évidemment, quand 
les textes ont le même contenu, cela confirme 
l’hypothèse de départ, à savoir qu’il s’agit bien de 
l’enseignement de Zuhrī. Mais comment expliquer les 
contradictions ? Elles peuvent s’expliquer soit par une 
évolution de la pensée de Zuhrī, soit par des erreurs 
de compréhension par l’un des transmetteurs. Quand 
on compare le corpus transmis par Mālik à l’ensemble 

constitué par les deux autres corpus, les similitudes 
atteignent 80 % ! Bien plus qu’entre ces deux derniers. 
Mais des textes entièrement identiques sont tout 
de même rares. On rencontre également des textes 
contradictoires.

Étudiant ensuite une tradition portant sur 
l’allaitement de l’adulte, H.M. conclut que certaines 
traditions attribuées aux Compagnons peuvent être 
datées du dernier quart ou même de la seconde 
moitié du ier siècle, possibilité, fait-il remarquer, qui 
avait été totalement exclue par Schacht.

Le hadith ne suscite pas le même engouement 
que le Coran : de grands moyens sont consacrés à 
l’étude de ce dernier et, expression d’une tendance 
profonde de la culture occidentale, qui « croit » plus 
à « l’authenticité » du corpus coranique qu’à celui du 
hadith, on tient l’étude de ce dernier pour secondaire, 
voire négligeable. Une des originalités indéniables 
de l’ensemble des travaux de H.M. est qu’il prend au 
sérieux le hadith. Contrairement à ce qu’on pourrait 
croire, il ne cherche pas à montrer que la totalité des 
traditions sont authentiques, il récuse seulement la 
position dogmatique qui pose l’a priori selon lequel 
la tradition musulmane est apocryphe en totalité 
(Emile Tyan parle même de « conspiration »).

H.M. montre l’une des voies pour développer 
l’étude du hadith sans a priori. On pourrait envisager 
une enquête plus systématique, qui serait étendue 
d’abord aux autres sections du Muṣannaf de ʿAbd 
al-Razzāq, dans la mesure où H.M. a limité son in-
vestigation aux livres du mariage et de la répudiation. 
Dans la mesure où des propos de Zuhrī figurent dans 
d’autres compilations, par exemple dans le Tafsīr de 
Ṭabarī, on pourrait également se pencher sur cette 
dernière compilation. Toutefois, on ne doit pas 
perdre de vue que H.M. soumet à notre attention 
une présentation de faits textuels (son intérêt pour 
les idées est quasi nul) qui demeure foncièrement 
conjecturale, car, pour expliquer les différences et les 
contradictions, il est obligé de faire des suppositions 
que rien ne permet d’étayer, mais que l’on n’accepte 
que parce qu’elles sont vraisemblables.

Néanmoins, cet ouvrage constitue ainsi une 
importante contribution à l’étude de l’islam des deux 
premiers siècles de l’Hégire. L’approche qui est mise 
en œuvre, même si elle est d’une grande technicité et 
ardue pour le lecteur peu familier avec la littérature 
de hadith, doit être prise très au sérieux et tous ceux 
qui s’intéressent à cette période ancienne ont intérêt 
à se familiariser avec elle.

Mohammed Hocine Benkheira 
Ephe - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Motzki Harald, Boekhoff-Van der Voort Nicolet and Sean W. Anthony: Analysing Muslim Traditions. Studies in Legal, Exegetical and Maghâzî Hadith.,
recensé par M. Hocine Benkheira
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

