
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 27	 22

le rôle de l’évangélisme dans le monde. L’auteur 
note à plusieurs reprises le regain actuel de vigueur 
du soufisme dans le monde musulman et en Occi-
dent. En cette année 2011, on pourra tout de même 
constater que les groupes soufis ont été assez discrets 
lors des révolutions, si l’on excepte le Maroc où une 
grande confrérie a pris fait et cause pour la réforme 
constitutionnelle proposée par le roi Mohammad VI. 
Précisément, l’auteur attribue le relatif « anonymat » 
sociétal des groupes soufis à « la censure exercée 
par certains milieux occidentaux, inquiets qu’une 
spiritualité islamique puisse défier le monopole qu’ils 
entendent exercer sur l’humanisme et les modes de 
pensée rationnels et spirituels » (p. 98). Cette ana-
lyse se vérifie de fait lorsqu’on trouve sous la plume 
de certains que le soufisme est le cheval de Troie 
de l’islam en Europe, c’est-à-dire que par sa nature 
ouverte et séduisante, il attirerait plus facilement les 
Occidentaux vers l’islam (1).

L’auteur passe ensuite à l’examen de pays ou de 
régions où le soufisme aurait un impact significatif. 
Il souligne avec justesse l’alliance entre les mouve-
ments soufis et le parti turc « islamiste modéré » de 
l’AKP, qui vient de se maintenir au pouvoir lors des 
dernières élections (p. 125), alliance que j’ai pu moi-
même constater. La dynamique existant entre les 
sphères économique et spirituelle dans la Turquie 
contemporaine suggère à l’auteur une comparaison 
avec la Réforme protestante du xvie siècle en Europe 
(p. 128) ; restant dans le domaine contemporain, 
d’autres analystes ont également rapproché la poli-
tique de l’AKP des démocrates chrétiens allemands. 
Toujours doté du même sens des nuances, Z. Me-
riboute, après avoir rappelé que le commandant 
Massoud (m. 2001) était d’obédience soufie, évoque 
le sujet tabou des relations entre soufis et talibans 
afghans : de par sa pure orthodoxie et sa sobriété, la 
voie Naqhsbandiyya a été tolérée par les seconds, et 
de plus le mollah Omar serait issu de milieux proches 
des soufis naqhsbandis… (p. 140).

L’auteur a une vision plutôt négative de la situa-
tion de l’islam européen. Il minimise tout d’abord le 
nombre de musulmans, notamment en France, et 
les perçoit comme « désorientés » à la suite des dif-
férents attentats islamistes commis en Occident, et 
« divisés ». Le soufisme apporterait dès lors une « note 
d’espoir », guidé qu’il est par « le souci de célébrer la 
dignité humaine et l’épanouissement de la personne » 
(p. 178). Sur un plan plus global, le soufisme turc 
« pourrait servir de matrice pour les mouvements 
soufis du Maghreb et de l’Afrique » (p. 179) : mutatis 
mutandis, on ne peut s’empêcher de penser au rôle 

(1)  A.M. Delcambre et J. Bosshard, Enquêtes sur l’islam, Paris, 
Desclée de Brouwer, 2004, p. 105.

Meriboute Zidane,�
Islamisme, soufisme, évangélisme –  
La guerre ou la paix.

Genève, Labor et Fides, 2010, 288 p. 
ISBN : 978-2830913705

La quatrième de couverture de cet ouvrage 
rédigé en 2007, commence par la phrase suivante : 
« Le monde arabo-musulman est en effervescence », 
ce que confirme le sous-titre La guerre ou la paix. 
L’auteur ne pensait sans doute pas émettre un ju-
gement qui s’avère aussi pertinent à la lumière de 
l’actualité, c’est-à-dire depuis le début des révolutions 
arabes en janvier 2011. Il s’agit là d’une étude menée 
principalement sur le terrain que Z. Meriboute, de 
par ses occupations professionnelles, a l’opportunité 
de pratiquer dans diverses régions du monde musul-
man et autre. L’auteur veut ici approfondir les thèmes 
abordés dans son précédent ouvrage, La fracture isla-
mique : demain, le soufisme ? (Fayard, 2004). Celui-ci 
mettait en exergue le rôle que peut ou que doit jouer 
le soufisme sur la scène islamique contemporaine, 
notamment face aux divers fondamentalismes actifs 
dans le monde arabo-musulman. Le présent ouvrage 
élargit la perspective en introduisant un troisième 
protagoniste : l’évangélisme chrétien.

Le prologue dresse un tableau assez pessimiste 
de la culture islamique globale de notre époque. 
Sont notamment relevées l’incapacité des pays 
musulmans à jouer un rôle actif dans le processus 
actuel de mondialisation, et la déficience de ces 
pays dans les domaines culturel et éducatif. Sur le 
premier point tout du moins, les révolutions arabes 
en cours devraient changer la donne. Une première 
partie intitulée « Mutation des mouvements isla-
miques mondiaux » contemporains fait le point sur 
la situation des réseaux salafistes en 2007. Toujours 
en résonance avec la situation actuelle en pays arabe, 
on notera cette phrase à propos de la nébuleuse des 
Frères musulmans (Égypte, Palestine, Maroc) : « Les 
avancées de cette confrérie […] s’inscrivent dans 
cette logique inspirée par les partisans de la nou-
velle théo-démocratie (ou théocratie démocratique 
évoquée par Mawdoudi) » (p. 47). Concernant le 
mouvement du « Tabligh », l’auteur a une position 
nuancée qui fait contraste avec les poncifs qui ont 
cours dans les médias occidentaux : se fondant sur ses 
enquêtes de terrain, il constate que « ses membres 
sont altruistes et remplis de piété ». Il en va de même 
de la conclusion de cette partie, où est relevée la sen-
sibilité de certains salafistes au courant soufi (p. 91).

La seconde partie porte surtout sur « la montée 
en puissance de l’islam soufi contemporain », mais 
inclut d’une façon qui peut paraître assez curieuse 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Meriboute Zidane: Islamisme, soufisme, évangélisme – La guerre ou la paix., recensé par É. Geoffroy
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 27	 23

que joue actuellement le modèle turc dans les révo-
lutions arabes, par le génie qu’il aurait de concilier 
religion et démocratie.

Le chapitre cinq de la seconde partie aborde 
enfin le rôle des évangéliques dans le monde, et 
surtout dans le monde musulman. L’auteur est sur 
ce point volontiers alarmiste, et il craint un « Yalta 
puritaniste », où évangéliques et salafistes se parta-
geraient le monde, où fondamentalistes chrétiens et 
musulmans se conforteraient mutuellement, prenant 
en étau les croyants éclairés et ouverts de l’une et 
l’autre religion (p. 203). Il appelle en ce sens à une 
« diplomatie religieuse mondiale » (thème du chapitre 
six, p. 205) dont il dresse la charte ; on se rappellera 
que l’auteur est expert international à Genève. Son 
expérience africaine en particulier l’amène à affir-
mer que seule une telle diplomatie permettrait de 
dépasser les divers tribalismes - dans lesquels il faut 
inclure les nationalismes étatiques - et ostracismes 
religieux qui représentent des dangers permanents 
pour l’humanité.

L’ouvrage se termine par des annexes, le plus 
important étant dédié au cheikh Hamallah du Mali, 
maître universaliste d’une branche soufie tijanie, 
mais intransigeant avec l’administration coloniale, 
et donc déporté en France où il est décédé en 1943. 
La raison de la présence de cette annexe n’est pas 
indiquée, mais il est évident qu’il s’agit là d’une sorte 
d’hommage.

L’analyse comporte quelques imprécisions, 
notamment dans le traitement du soufisme. On 
s’étonne ainsi de trouver, dans la liste des grands 
auteurs musulmans et soufis, et à la suite d’Avicenne 
ou de Rumi, le nom de Malek Chebel (p. 11), de 
voir appliquer à la doctrine d’Ibn ʿArabī l’idée de la 
« double vérité » religieuse (p. 110), de lire que l’émir 
aurait fondé sa propre voie mystique (p. 111) ou 
encore que la confrérie ‘Alawiyya soit « connue pour 
sa pratique de la magie et de l’occultisme » (p. 157).

Ce qu’il faut retenir au final de cet ouvrage 
est qu’il présente un double caractère : celui d’une 
étude islamologique et plus largement géopolitique 
(l’auteur enseigne à la SOAS de Londres), et celui 
d’un témoignage engagé contre l’idéologisation de 
la religion et les comportements sectaires, voire 
mortifères, qu’elle peut susciter.

Éric Geoffroy 
Université de Strasbourg

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 27 (2012) Meriboute Zidane: Islamisme, soufisme, évangélisme – La guerre ou la paix., recensé par É. Geoffroy
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

