
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 26	 19

Gwynne Ward �Rosalind, 
Logic, Rhetoric, and Legal Reasoning  
in the Qur’an, God’s arguments.

New York, Routledge Curzon, 2004, XV+251 p. 
Bibliogr., index 
ISBN : 978-0415324769

Rosalind Gwynne Ward est professeur d’isla-
mologie au département d’études religieuses à l’Uni-
versité du Tennessee (États-Unis d’Amérique). Paru 
en 2004 dans la prestigieuse collection de Routledge 
Curzon studies of the Qur’an où l’on compte notam-
ment les ouvrages de Herbert Berg et Roberto Totolli 
autour de l’exégèse coranique, son ouvrage intitulé 
Logic, Rhetoric, and Legal Reasoning in the Qur’an, God’s 
Arguments se propose d’analyser les techniques et 
procédés de l’argumentation dans le Coran. Comme 
le précise l’auteur, il existe une multitude d’arguments 
dans le Coran qui s’appuient sur des « commande-
ments fondés sur des justifications, des conclusions 
produites par des règles de raisonnements élémen-
taires, par des procédés de comparaison, de contraste 
et d’autres encore » (p. x). Elle dénombre ainsi plus 
d’une trentaine de techniques argumentatives impli-
cites ou explicites qui jalonnent l’ensemble du texte 
coranique et qui font l’objet d’une analyse à travers 
les dix chapitres que constitue son ouvrage.

Dès l’introduction, l’islamologue propose de 
revenir tout d’abord à l’œuvre de Ġazālī intitulée Al 
qisṭās al mustaqīm (1) qui constitue le point de dé-
part de sa réflexion. À la lecture de ce dernier traité, 
l’auteur infère que le célèbre imam met en lumière 
cinq types de syllogisme dans le Coran. À l’appui de 
ce constat qu’elle souhaite enrichir, elle précise sa 
méthodologie. Elle s’appuiera sur les concepts de 
la rhétorique classique et moderne. Les développe-
ments ultérieurs contenus dans l’ouvrage préciseront 
qu’il s’agit notamment d’analyses empruntées aux 
catégories de la rhétorique aristotélicienne (p. x) 
et particulièrement des syllogismes. L’introduction 
s’achève par l’exposition d’un état de la question à 
travers des études islamiques et occidentales qui ont 
traité plus ou moins – tous insuffisamment – du sujet.

Le premier chapitre tente de démontrer que le 
fondement principal de l’argumentation coranique 
s’établit sur la notion d’alliance (covenant) entre Dieu 
et les hommes. À l’image de l’alliance conclue entre 

(1)  Ġazālī (Muḥammad ibn Muḥammad Abū Ḥāmid al-), Al 
Qisṭās al mustaqīm, Abū Ḥāmid al-Ġazālī. Qaddama lahu wa 
dayyala-hu... Fikṭūr Šalḥat, Beyrouth, Al-Maṭbaʿa al Kaṯūlikiyya, 
1959, 104 p. Nouvelle édition de la traduction de Victor Chelhot, 
La balance juste ou la connaissance rationnelle chez Ghazali, Al 
Ghazali. Étude, introduction et traduction du Qistâs al mustaqîm 
par Victor Chelhot, Paris, Iqra, 1998, 247 p.

Yahvé et le peuple d’Israël, cette alliance ou « divine 
charter » impose à l’homme une reconnaissance 
face à son Dieu : « dans le vocabulaire logique et 
argumentatif, l’alliance peut être désignée comme 
une « règle/argument » (rule) cosmique, un fonde-
ment inébranlable d’une structure de raisonnement 
moral que Dieu exige des hommes. Elle confirme 
les commandements divins, définit la condition hu-
maine, et fournit les prémices d’arguments logiques 
(p. 24). À l’image des analyses faites sur le texte bi-
blique, l’auteur propose douze caractéristiques de la 
notion d’alliance dans le Coran qui constituent autant 
de fondements ou de bases à des démonstrations ul-
térieures qui nourrissent l’argumentation coranique.

Le deuxième chapitre expose les deux procé-
dés qui avalisent et renforcent l’argument premier 
et central de l’alliance. C’est d’abord le thème des 
signes divins : l’univers recèle de nombreux signes 
(āyāt) prouvant l’omnipotence de Dieu. C’est ensuite 
le thème des récits des peuples anciens (sunna) : 
Dieu a envoyé des prophètes aux hommes pour 
rappeler son alliance, gratifier ses fidèles et punir 
ses réfractaires (l’auteur ne traduit pas – dans le 
contexte de sa démonstration – le terme sunna par 
exempla qui semblerait ici le plus approprié et le plus 
fidèle à la rhétorique classique). Comme l’indique 
R. Gwynne Ward, « les exemples de signes divins et 
des récits des peuples anciens (Divine Precedent) sont 
si habituels dans le Coran qu’il est facile d’échapper 
à leur contexte et d’oublier que les merveilles du 
monde physique et de la succession des récits histo-
riques sont citées à des fins argumentatives. » (p. 40)

Le troisième chapitre approfondit la notion de 
sunna et montre son importance dans l’Arabie du 
viie siècle. Définie comme la coutume qu’il fallait 
respecter, elle induit l’idée de fidélité à des compor-
tements et à des valeurs fondés sur l’exemple des 
anciens et préservés dans la mémoire de chaque tribu. 
Sous sa forme coranique, la sunna devient non plus 
une norme profane désignant la coutume ancestrale, 
mais bien une notion n’appartenant plus qu’à Dieu 
et s’inscrivant dans une histoire sacrée qu’illustrait 
l’envoi de prophètes devenus des modèles à suivre.

Le quatrième chapitre présente deux techniques 
d’analyse de l’argumentation coranique. Empruntée 
à la rhétorique et à la logique ancienne et moderne, 
l’auteur fait appel aux notions de « rule-based reaso-
ning » et de « logic of commands ». Il s’agit de deux 
méthodes d’analyse qui révèlent « comment l’alliance 
est l’argument  par excellence (rule) qui définit et 
surplombe toutes les relations de l’humanité à Dieu 
et qui à son tour entraîne des arguments secondaires 
(sub-rules) qui gouvernent les actions (…) entre les 
êtres humains et Dieu » (p. 82).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 26 (2011) Gwynne Ward Rosalind: Logic, Rhetoric, and Legal Reasoning in the Qur’an, God’s arguments., recensé par M. Azaiez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 26	 20

Le cinquième chapitre se consacre aux recense-
ments des types de procédés argumentatifs que l’on 
retrouve dans l’exposition des normes coraniques. 
L’intérêt est porté sur la construction et la forme de 
l’argumentation et non sur le contenu des textes nor-
matifs. L’objectif est de mettre en lumière comment 
le Coran différencie et justifie la Loi d’Allah au regard 
des actions d’autres divinités sans pouvoir réel. Un 
procédé est particulièrement étudié : « l’argument 
performatif » qui ne décrit pas une norme mais qui 
fait de lui un argument du fait même qu’il existe. 

Les chapitres six et sept proposent des exemples 
coraniques qui correspondent à deux catégories 
d’arguments dans le champ de la rhétorique clas-
sique : la comparaison et le contraste. Le premier est 
utilisé pour mettre en lien les ressemblances entre 
le sort des prophètes successifs et le refus constant 
des opposants. Pour le second, il a pour finalité de 
convaincre de la différence foncière entre croyance 
et incroyance. 

Les chapitres huit et neuf réutilisent les formes 
classiques de l’analyse rhétorique empruntée à deux 
auteurs : Ġazālī et al-Ṭūfī en les appliquant à un large 
éventail de versets. Le chapitre huit montre que dix 
des dix-neuf catégories de syllogismes aristotéliciens 
se retrouvent dans le Coran. 

Le chapitre neuf, lui, examine quelques exemples 
relevant des syllogismes conditionnels. Le chapitre 
dix présente à travers quelques textes polémiques, 
les différents types d’argumentation utilisés dans le 
Coran pour réfuter et combattre les opposants. 

La conclusion émet le souhait que l’étude sur 
l’argumentation du Coran soit poursuivie car elle 
éclaire de nombreux textes exégétiques et apporte 
un éclairage nouveau sur le « droit islamique ».

L’ouvrage semble être passé inaperçu. Cela 
étonne car le sujet est pourtant d’un grand intérêt 
comme le soulignait déjà, quelques années au-
paravant, Claude Gilliot. Lors d’une recension du 
livre de Matthias Radscheit intitulé Die Koranische 
Herausforderung. Die tahaddi-Verse im Rahmen des 
Polemikenpassage des Korans (2), il avait pu écrire : 
« on attend encore une étude sérieuse sur la logique 
du Coran (3) ». Force est de constater que cet ouvrage 
répond à cette attente et cela pour deux raisons. La 
première se fonde sur un constat. À notre connais-
sance, il existe fort peu d’études en langue arabe ou 
dans les pays occidentaux qui se sont intéressées à 

(2)  Radscheit, Matthias, Die Koranische Herausforderung. Die 
tahaddi-Verse im Rahmen der Polemik-passagen des Korans, Berlin, 
Klaus Schwarz, (« Islamkundliche Untersuchungen »), 1996, 117 
p. Bibliogr., Index.
(3)  Gilliot, Claude, Compte rendu critique de l’ouvrage cité 
précédemment, Arabica, XLIV (1999, 1), p. 130-131.

une analyse systématique de l’argumentation dans 
le Coran aux prises avec les outils de la Nouvelle 
Rhétorique. On retiendra cependant la récente 
tentative initiée par Dominique et Marie-Thérèse 
Urvoy sur les procédés de persuasion dans le Coran. 
L’intérêt de cette étude est desservi néanmoins par 
un parti pris et une tonalité polémique (4). La seconde 
raison est d’ordre méthodologique. Rosalind Gwynne 
Ward est la première à faire un usage systématique 
des concepts de la rhétorique classique et moderne. 
Pour ce faire, elle s’appuie également sur une lecture 
érudite et précise des sources arabes traitant de la 
polémique et de l’argumentation coranique. Ce tra-
vail suscite néanmoins une interrogation notamment 
pour tout spécialiste de l’argumentation. Il semble, en 
effet, que l’auteur n’utilise aucunement le traité de 
l’argumentation de Perelman (5) qui n’est jamais cité 
ni en bas de page, ni en bibliographie. Cette absence 
remarquée ne l’empêche pas d’utiliser nombre de ca-
tégories présentes dans ce dernier ouvrage. On peut 
souhaiter, en l’occurrence, que les quatre-vingts types 
d’arguments (6) présentés par Perelman permettent 
de compléter le travail de Ward. On pense également 
à la question des connecteurs logiques dans le Coran 
qui ont déjà fait l’objet d’analyse par Pierre Larcher (7). 
Bien entendu, ces quelques remarques n’enlèvent 
en rien l’intérêt et l’importance d’un tel ouvrage qui 
constitue sans aucun doute « an impressive and sus-
tained analysis of Qur’anic argumentation, organized 
not thematically (…), but on the basis of types of 
argument used (8). »

Mehdi Azaiez 
Université de Provence - IREMAM

(4)  Urvoy Dominique & Marie-Thérèse, L’action psychologique 
dans le Coran, Paris, Cerf, (« Patrimoines, Islam »), 2007, 103 p. In-
dex. Voir aussi de Marie-Thérèse Urvoy, « De quelques procédés 
de persuasion dans le Coran », Arabica, XLIX (2002, 4), p. 456-476.
(5)  Perelman, Chaïm & Olbrechts-Tyteca, Lucie, Traité de l’ar-
gumentation : la nouvelle rhétorique. Préf. de Michel Meyer. – 5e 
éd., Bruxelles, Éditions de l’Université de Bruxelles, (« Œuvres de 
Chaïm Perelman, 1 »), 2000, 734 p. Bibliogr. Index.
(6)  Id., p. 684-685.
(7)  Larcher, Pierre, « Négation et rectification en arabe co-
ranique : la structure mâ fa‘ala…wa-lâkin… », in Mohammed 
Nekroumi & Jan Meise (Hg.) Modern Controversies in Qur’ânic 
Studies, Bonner Islamstudien herausgegeben von Stephan Coner-
mann, Band 7, p. 123-140. Hamburg : E.B. Verlag, 2009. Id., « Coran 
et théorie linguistique de l’énonciation », in Actes du colloque 
« Les Usages du Coran » (Aix-en-Provence, IREMAM-MMSH, 6 
nov. 1998, Arabica, XLVII3-4, p. 441-456.
(8)  Zebiri, Kate, « Argumentation », in The Blackwell Companion 
to the Qur’an. Edited by Andrew Rippin, Malden, Blackwell 
Publishing, (“Blackwell companions to religion”), 2006, p. 268. 
(p. 266-281).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 26 (2011) Gwynne Ward Rosalind: Logic, Rhetoric, and Legal Reasoning in the Qur’an, God’s arguments., recensé par M. Azaiez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

