
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 26	 15

Griffith �Sidney H., 
The Church in the Shadow of the Mosque : 
Christians and Muslims in the World of Islam.
(Jews, Christians, and Muslims From the 
Ancient To the Modern World).

Princeton & Oxford, Princeton University 
Press, 2008, xiii-220 p., 7 ills.
ISBN : 978-0691130156

Les relations historiques entre le christianisme 
et l’islam, il faut le rappeler, présentent une double 
dimension : celle du rapport entre deux entités 
politico-religieuses rivales et celle de la convivialité, 
mêlée de conflits certes, entre minorités chrétiennes 
et majorité musulmane à l’intérieur du Dār al-islām. 
Comme l’image évoquée dans le titre l’indique bien 
(elle reflète le paysage urbain même des villes arabes 
du Moyen-Orient…), c’est sur ce dernier aspect que 
porte l’ouvrage du professeur de l’Université Ca-
tholique d’Amérique, Washington DC. Mais plutôt 
que d’aborder la question dans la perspective de 
l’historien des réalités et dynamiques sociopolitiques, 
Griffith le fait en tant que philologue analysant et 
interprétant l’activité intellectuelle et la production 
littéraire, en l’occurrence en langue arabe, moins en 
syriaque, des chrétiens des premiers siècles de l’Islam.

L’auteur s’est en effet fait un nom en la ma-
tière, grâce à une longue carrière académique et 
une recherche assidue, dont deux recueils d’études 
publiés dans la collection « Variorum » (Aldershot, 
1992 & 2002) nous laissent entrevoir la qualité et 
les domaines d’intérêt, sans parler des ouvrages et 
articles relevés dans quatre pages entières de la bi-
bliographie finale de l’ouvrage ici présenté. Ici, il s’agit 
d’une tentative de synthèse de quelques points de la 
recherche antérieure de l’auteur, parfois encadrée par 
des perspectives globales et enrichie de références 
bibliographiques supplémentaires en vue de nous 
introduire un peu dans la littérature arabe chrétienne.

Après la « Préface » qui parcourt la trajectoire 
académique et intellectuelle de l’auteur, tout en sou-
lignant sa dette envers les institutions et les maîtres 
ou collègues (p. xi-xiii), et une « Introduction » ébau-
chant l’histoire des « études arabes chrétiennes » et 
leur rôle potentiel dans le dialogue et la convivialité 
islamo-chrétiens que le futur impose (p. 1-5) (1), l’ou-
vrage se divise en sept chapitres et se termine par une 

(1)  On regrettera certes l’oubli de l’œuvre pionnière de Louis 
Cheikho (alias Luwīs Šayḫū, 1859-1927) ! À propos de la valeur 
actuelle du « Patrimoine arabe chrétien », titre d’une collection 
arabe (Rome & Beyrouth) et d’une autre italienne (Turin & Mi-
lan), on ne manquera pas de signaler les essais de S. Kh. Samir 
dans deux revues publiées à Jérusalem : Tantur Yearbook 1979-80 
(1981) et Proche-Orient chrétien, 38 (1988).

longue bibliographie (p. 181-212), suivie de l’index 
général (p. 213-220).

Dans le ch. 1, « People of the Gospel, People of 
the Book : Christians and Christianity in the World 
of Islam » (p. 6-22), l’auteur dresse le tableau du 
statut juridique et social des chrétiens dans l’État 
islamique, statut dont l’interprétation et l’application 
ont fluctué au gré des différents gouvernants et des 
circonstances géo-démographiques et politiques.

Suivent trois chapitres sur la production litté-
raire chrétienne en fonction de la nouvelle donne 
arabo-islamique :

ch. 2. « Apocalypse and the Arabs: The First 
Christian Responses to the Challenge of Islam » 
(p. 23-44) ; ch. 3. « Christian Theology in Arabic: A 
New Development in the Church Life » (p. 45-74) ; 
ch. 4. « The Shape of Christian Theology in Arabic: 
The Genres and Strategies of Christian Discourse in 
the World of Islam » (p. 75-105).

Que le titre du premier chapitre ne nous trompe 
pas ! Le genre apocalyptique y occupe un espace et un 
traitement assez réduits, l’essentiel étant bien ce qui 
est indiqué dans le sous-titre. La place limitée donnée 
à l’apocalyptique comme telle n’aura pas permis à 
l’auteur de parler, par exemple, des textes coptes ou 
copto-arabes (B. Witte, J. van Lent, J.P. Monferrer). 
De même, pour une juste appréciation des textes, 
pensons-nous, il ne faudrait pas négliger d’observer 
la production contemporaine de tradition judaïque 
et même islamique (M. Steinschneider, S. Bashear).

Le ch. 2 prétend offrir un survol, non exhaustif 
certes, sur le développement de la littérature théo-
logique chrétienne de langue arabe. Sans pouvoir 
aller dans le détail des noms d’auteurs ou des titres 
d’ouvrages, nous pourrions dire que la perspective 
chronologique nous mène, grosso modo, de la Syrie-
Palestine à la Mésopotamie puis à l’Égypte, pour 
terminer brièvement en Andalousie. On passe, par 
conséquent, du milieu gréco-arabe (melkite) à celui 
syro-arabe – nestorien/jacobite ou oriental/occi-
dental – au copte puis au latin mozarabe. On voit la 
richesse que représente cette littérature chrétienne 
d’expression arabe, au carrefour de tant de traditions 
culturelles. Mais on imagine aussi son rôle de transfert 
culturel entre les peuples. À ce propos, il faut souli-
gner que l’arabe s’est avéré un véhicule précieux entre 
les différentes confessions religieuses, comparable au 
grec pour la période antérieure, si bien qu’on pourra 
légitimement dénoncer, du point de vue linguis-
tique général et sans vouloir offenser les sensibilités 
religieuses, l’équivalence simpliste « arabe / islam » !

Nous regrettons que l’auteur n’ait pas mieux 
développé l’âge d’or de la littérature copte d’expres-
sion arabe, qui a été du même coup l’apogée de la 
littérature arabe chrétienne en général et qui illustre 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 26 (2011) Griffith Sidney H.: The Church in the Shadow of the Mosque : Christians and Muslims in the World of Islam. (Jews, Christians, and Muslims From the
Ancient To the Modern World)., recensé par A. Sidarus
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 26	 16

amplement cette réalité interculturelle. Cela a été 
mis en lumière grâce aux recherches du signataire, à 
côté de bien d’autres, effectuées au cours des quatre 
dernières décennies (2). On ne peut plus aujourd’hui 
ignorer, par exemple, Nušū’ al-Ḫilāfa Abū Šākir Ibn 
al-Rāhib (vers 1210-1290), le plus grand polygraphe 
et encyclopédiste copte de cette période, sinon de 
tous les temps (3).

Il est vrai que Griffith s’intéresse à la théologie 
dans le cadre de sa recherche et de ce bref survol. 
Il laisse pour plus tard le sujet de la philosophie, 
et un peu des sciences, dans le cadre général de la 
contribution chrétienne à la civilisation islamique. 
Toutefois, il y a de nombreuses disciplines hors de 
celles-là que les auteurs chrétiens ont cultivées : 
belles-lettres (abordées fort brièvement au ch. 7), 
herméneutique et exégèse bibliques (souvent à la 
manière du tafsīr musulman…), droit civil et cano-
nique ou fiqh chrétien, histoire (universelle, locale et 
même islamique), philologie (copte ou syriaque) (4), 
etc. L’historiographie en particulier a alimenté les 
échanges avec la société musulmane et a été la ma-
nifestation d’une identité particulière qui savait se 
situer dans le courant de l’universalité . Tout comme 
le droit canon d’ailleurs, dans la logique même de 
l’autonomie juridique que conférait le droit islamique 
aux communautés non-musulmanes.

Vue sous cet angle, la littérature arabe chré-
tienne devrait cesser d’être considérée comme un 
phénomène religieux particulier, n’intéressant guère 
l’histoire littéraire (et linguistique !) arabe en tant que 
telle. À cet effet, on ne manquera pas de consulter les 
présentations concises suivantes (non mentionnées 
par Griffith) :

– G. Troupeau dans Cahiers de civilisation médié-
vale, 14 (Poitiers, 1971) ; repr. dans ses Études…, coll. 
Variorum (Aldershot, 1995) ;

– J. Aßfalg dans Grundriß der arabischen Philologie, 
II, hg. H. Gätje (Wiesbaden, 1987) ; 

– S. Kh. Samir dans The Cambridge History of 
Arabic Literature – Religion, Learning and Science in the 
ʿAbbasid Period, ed. M. J. L. Young et al. (Cambridge, 
New York, etc., 1990).

Le ch. 4 double le panorama historique d’un 
exposé sur les genres du discours théologique 
chrétien : les registres des sessions interreligieuses 

(2)  Voir notre dernière synthèse « La Renaissance copte arabe 
du Moyen Âge » dans H. Teule et al. (ed.), The Syriac Renaissance 
(Leuven, 2010), p. 311-340.
(3)  A. Sidarus, Ibn ar-Rāhibs Leben und Werk, Freiburg im Breis-
gau, 1975. Cf. EI 2 XII/Supp. (1982), éd. franç., p. 396-397 ; éd. angl., 
p. 396 ; en ligne dans la base Menadoc de l’univ. de Halle.
(4)  Voir les ch. 46 et 47 de History of the Language Sciences / 
Gesch. der Sprachwiss. / Hist. des Sciences du Langage, éd. Sylvain 
Auroux et al. (Berlin & New York, 2000).

(réelles ou fictives !) ; le genre épistolaire et celui des 
questions-réponses ; l’apologie plus systématique ; 
la polémique, plus discrète, contre les prétentions 
de supériorité des musulmans, etc. Dans la ligne 
de son approche, Griffith a omis les compilations 
patristiques et monastiques, la littérature hagiogra-
phique et homilétique, l’apologie et la polémique 
interconfessionnelles, les textes cultuels, mais aussi les 
grandes sommes ecclésiastiques, dont la production 
copte est la mieux représentative (5).

Le ch. 5 sur « Christian Philosophy in Baghdad 
and Beyond : A Major Partner In the Development of 
Classical Islamic Intellectual Culture » (p. 106-128), est 
fort intéressant, dans la mesure où il nous dévoile un 
pan de la convivialité entre musulmans et non-mu-
sulmans dans le cadre d’une gouvernance éclairée et 
ouverte. Comme le titre l’exprime bien, les chrétiens 
de l’âge d’or de la civilisation islamique ont éminem-
ment participé dans la formation de celle-ci. Après 
nous avoir donné une idée de l’intérêt que portaient 
les chrétiens à la philosophie, en général, et puis de la 
place de celle-ci, et de son corollaire qu’était la méde-
cine, dans la culture syriaque, l’auteur s’arrête sur deux 
figures emblématiques : Ḥunayn ibn Isḥāq (ixe siècle), 
le grand traducteur, médecin et philosophe nesto-
rien (6), et Yaḥyā Ibn ʿ Adī (xe siècle), le célèbre disciple 
jacobite d’al-Farābī avant de devenir le maître de 
l’école « péripatétitienne » de Bagdad et le plus grand 
théologien d’expression arabe. Griffith mentionne en 
passant le traducteur et médecin melkite Qusṭa ibn 
Lūqa, une génération plus jeune que Ḥunayn. Grâce, 
encore une fois, aux recherches de l’école allemande, 
on devrait lui donner une place d’honneur à côté des 
autres coreligionnaires de Bagdad (7).

Le chapitre se termine sur deux brefs para-
graphes, l’un sur l’interaction en matière d’éthique 
entre philosophes musulmans (Kindī et Farābī) et 
théologiens chrétiens de différentes confessions 
et l’autre sur la réception de la philosophie et des 
sciences en langue arabe au Moyen Âge latin, y 
compris l’Épître du chrétien de Bagdad, ʿ Abd al-Masīḥ 

(5)  A. Sidarus, « Encyclopédisme et savoir religieux à l’âge d’or de 
la littérature copte arabe (xiiie-xive siècle) », Orientalia Christiana 
Periodica, 74 (2008), 347-361. Signalons une bonne synthèse, qui 
aborde et articule le contenu de ces quatre premiers chapitres de 
l’ouvrage de Griffith, au ch. 2 d’E. Platti, L’islam, ennemi naturel ? 
(Paris, 2006 – c.r. dans BCAI 23, 2007, p. 35-36).
(6)  Griffith a sans doute oublié de mentionner le petit livre 
Ḥunayn ibn Isḥāq : Collection d’articles publiée à l’occasion du 
11e centenaire de sa mort, édité par Brill en 1975 (tiré-à-part 
d’Arabica, XXI/3).
(7)  Voir notamment H. Daiber, Aetius Arabus, Wiesbaden, 1980 ; 
Idem, « Qostâ ibn Lûqâ über die Einteilung der Wissenschaften », 
ZGWAI 6 (1990), 93-129. Voir aussi les manuels de Sezgin et de 
Ullmann sur la médecine et les sciences, que nous citons plus bas.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 26 (2011) Griffith Sidney H.: The Church in the Shadow of the Mosque : Christians and Muslims in the World of Islam. (Jews, Christians, and Muslims From the
Ancient To the Modern World)., recensé par A. Sidarus
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 26	 17

al-Kindī (déb. ixe s.), la plus élaborée des apologies 
du christianisme et des polémiques contre l’islam, 
et dont l’impact a été énorme sur la polémique 
religieuse latine et européenne jusqu’aux temps 
modernes (8).

Dans l’esprit même de l’auteur qui voulait in-
troduire le lecteur dans le sujet ici traité, grâce à des 
éléments de bibliographie critique, nous signalons 
les manuels de référence allemands suivants, dont les 
trois premiers appartiennent à la célèbre collection 
« Handbuch der Orientalistik » et qui sont incontour-
nables pour qui prétend s’instruire ou travailler dans 
le domaine en cause : 

– H. Daiber, Bibliography of [Arabic and] Islamic 
Philosophy, 2 vols. (Leiden & Köln & Boston, 1999) – 
ouvrage monumental ;

– M. Ulmann, Die Medizin im Islam & Die Natur 
und Geheimwissenschaften im Islam (idem, 1970 & 
1972) ;

– F. Sezgin, Geschichte des Arabischen Schrifttums, 
Bd. III & IV (idem, 1970 & 1971) (9).

De même, il aurait fallu mentionn����������� er l’impor-
tant catalogue biographique des savants chrétiens, 
compilé il y a longtemps par L. Cheikho, à partir 
des sources arabo-musulmanes et s’inspirant même 
de leur style et méthode, et édité récemment par 
C. Héchaïmé, avec additions et mises à jour : ʿUlamā’ 
al-naṣrāniyya fī al-islām, coll. PAC 5 (Beyrouth/Rome, 
1983). On y ajoutera celui sur les ministres et les hauts 
fonctionnaires de l’État, dans la mesure où plusieurs 
ont été simultanément hommes de lettres ou de 
sciences et que ces charges publiques reflètent les 
moments d’intégration sociopolitique qu’il ne faut 
pas ignorer ou oublier : Wuzarā’ al-naṣrāniyya wa-
kuttābuhā…, PAC 11 (idem, 1987).

Au ch.  6, « What Has Baghdad to Do with 
Constantinople or Rome ? : Oriental Christian Self-
Definition in the World of Islam » (p. 129-155), l’au-
teur dresse le tableau confessionnel intra-chrétien, 

(8)  Voir notamment le ch. 3 de l’ouvrage de Platti signalé anté-
rieurement. Par ailleurs, on ne peut pas mentionner ladite Épitre 
sans signaler, au moins, les éditions et traductions récentes. Nous 
nous bornons à mentionner ici l’éd. et trad. ital. de S. Kh. Samir 
et L. Bottini : Al-Kindī, Apologia del cristianísimo (Milan, 1998), 
et la trad. fr. de G. Tartar, Dialogue islamo-chrétien sous le calife 
al-Ma’mûn… (Paris, 1985). Sur la version latine, voir l’éd./trad. de 
F. González Muñoz, Exposición y refutación del islam (A Coruña, 
2005).
(9)  Voir, du point de vue des auteurs chrétiens, le commentaire 
et les compléments de S. Kh. Samir dans Orientalia Christiana 
Periodica, 44 (1978), 463-472. Il y a de plus un second ouvrage de 
R. Le Coz sur la médecine arabo-chrétienne, Les chrétiens dans la 
médecine arabe (Paris, 2006), longuement présenté et discuté par 
nous-même dans Archives de Sciences Soc. des Religions, LII/140 
(2007), 235a-239b, nº 140-51 (c.r. par F. Micheau du premier, sur 
les nestoriens en particulier, dans BCAI 21, 2005, p. 54).

à partir des circonstances historico-doctrinales, des 
textes de chaque communauté, mais aussi des au-
teurs musulmans qui se sont penchés sur la question. 
Au passage, il aborde la pratique du culte, ses limita-
tions et les polémiques qu’elle a gérées. Il finit enfin 
sur la question du martyre, s’arrêtant en particulier 
sur l’épisode des « Martyrs de Cordoue » (milieu du 
xie  siècle), qui a donné lieu à toute une littérature 
occidentale exploitant les textes latins de l’époque. 
C’est dommage qu’il ait ignoré l’importante analyse 
de J. P. Monferrer, qui nous offre une autre vision de 
l’événement et des textes (10).

La complexité du titre du ch. 7, « Between the 
Crescent and the Cross : Convivencia, the Clash of 
Theologies, and Interreligious Dialogue » (p. 156-
179), reflète bien son contenu, qui est, au fond, celui 
de tout l’ouvrage. L’auteur y offre, parfois en guise 
d’épilogue, de brèves synthèses ou réflexions per-
sonnelles sur des thèmes tantôt traités, tantôt non 
encore abordés. Comme nous l’avons déjà signalé, 
c’est dans ce cadre que sont évoquées les belles-
lettres parmi les chrétiens (11), mais aussi les langues 
en usage parmi eux, hors de l’arabe. Sinon, voici 
les sous-titres des autres sections ou paragraphes : 
« Intertwined Religious Discourses » ; « The Qur’ān 
and Dialogue » ; « The Religion of Abraham » ; « Arab 
Christians and the Qur’ān ». La dernière section, 
« Today’s Muslim/Christian Dialogue », nous semble 
mal intitulée, puisque l’auteur revient au Moyen Âge, 
latin y compris, alors qu’il évoque les difficultés du 
moment et passe sous un silence total la féconde 
période de la Nahḍa des temps modernes.

Pour conclure, nous devons être reconnaissants 
envers Sidney Griffith pour avoir pris sur lui le défi 
lancé depuis longtemps dans les rencontres d’études 
arabes chrétiennes et rappelé dernièrement dans 
le viiie Congrès de Grenade (2008). Là, nous avons 
exposé les lignes générales d’un projet de Précis d’his-
toire littéraire arabe chrétienne à entreprendre par un 
petit groupe de collègues spécialisés dans la triple 
tradition gréco-arabe, syro-arabe et copto-arabe. 
Avec le beau livre du collègue américain, nous avons 

(10)  J. P. Monferrer-Salá, « Mitografía hagiomartirial : De nuevo 
sobre los supuestos mártires cordobeses del siglo ix », dans 
M. Fierro (ed.), De muerte violenta : Política, religión y violencia 
en al-Andalus (Madrid, 2004), p. 415-450.
(11)  L’auteur ne fait aucune référence aux publications, même 
si elles sont discutables, de L. Cheikho sur les poètes chrétiens 
avant et après l’Islam, qui ont connu plus d’une édition le siècle 
dernier et dont une reproduction en 3 vols. est apparue en 2008 
chez Gorgias Press (Piscataway NJ). Par ailleurs, à côté de la 
maqāma d’Ibn Buṭlān (xie siècle), Le Banquet des prêtres (p. 170, 
n. 46 ; cf. BCAI 22, 2006, p. 141), le même tandem a publié une 
seconde intitulée Le Banquet des médecins (Paris, 2007), encore 
plus riche et subtile.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 26 (2011) Griffith Sidney H.: The Church in the Shadow of the Mosque : Christians and Muslims in the World of Islam. (Jews, Christians, and Muslims From the
Ancient To the Modern World)., recensé par A. Sidarus
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 26	 18

déjà une première tentative qui ne manquera pas de 
faire date, même si ses présupposés sont limités dans 
le temps et l’espace géoculturel (12).

Tout au long de notre compte rendu, nous avons 
attiré l’attention sur des études importantes qui 
n’avaient pas été prises en considération ou simple-
ment signalées. On note, effectivement, un centrage 
exagéré sur la production en langue anglaise, alors 
que la recherche francophone et la recherche germa-
nophone – pour ne pas parler de l’arabe, de l’italienne 
ou de l’espagnole… – ont été fécondes ces dernières 
décennies et s’avèrent incontournables. Dans ce 
sens, on ne peut pas ignorer l’ouvrage de synthèse 
de l’islamologue dominicain Georges Anawati (alias 
Ǧūrğ Šaḥḥāta Qanawātī), Al-Masīḥiyya wal-ḥaḍāra 
al- aʿrabiyya, 2e éd. (Le Caire, 1992 ; 1re éd. Beyrouth, 
1990), ou bien l’introduction didactique, offrant de 
précieux compléments bibliographiques au ma-
nuel de G. Graf connu de tous, due à R.-G. Coquin, 
« Langue et littérature arabes chrétiennes » dans 
Christianismes orientaux : Introduction à l’étude des 
langues et des littératures, éd. M. Albert et al. (Paris, 
1993), p. 35-106. On notera enfin le précieux recueil 
d’études anciennes de G. Graf, édité par H. Kaufhold 
en 2 volumes, Christlicher Orient und schwäbische 
Heimat : Kleine Schriften (Beyrouth/Würzburg, 2005).

Adel Sidarus 
Evora, Portugal

(12)  Nous l’avons déjà noté, le monde copte est un peu ignoré, 
malgré le fait incontestable qu’il a le plus produit et préservé 
en matière de patrimoine chrétien arabe ! Au dernier chapitre, 
encore, quand l’auteur évoque les questions de traduction et 
d’arabisation des chrétiens, il parle du grec et du syriaque mais 
non du copte. Sur ce thème, il faut rappeler les études savantes 
de : Samir [Khalil] Kussaim, dans Le Muséon 80 (1967), 153-209 
& 81 (1968), 5-78 ; R.-G- Coquin, dans Proche-Orient Chrétien 38 
(1988), 229-237 ; J. van den Heijer, dans Moyen arabe et variétés 
mixtes de l’arabe à travers l’histoire, éd. J. Lentin & J. Grand’Henry 
(Louvain-la-Neuve, 2008), p. 113-139.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 26 (2011) Griffith Sidney H.: The Church in the Shadow of the Mosque : Christians and Muslims in the World of Islam. (Jews, Christians, and Muslims From the
Ancient To the Modern World)., recensé par A. Sidarus
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

