| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

GRIFFITH Sidney H,,

The Church in the Shadow of the Mosque:
Christians and Muslims in the World of Islam.
(Jews, Christians, and Muslims From the
Ancient To the Modern World).

Princeton & Oxford, Princeton University
Press, 2008, x111-220 p., 7 ills.
ISBN: 978-0691130156

Les relations historiques entre le christianisme
et l'islam, il faut le rappeler, présentent une double
dimension: celle du rapport entre deux entités
politico-religieuses rivales et celle de la convivialité,
meélée de conflits certes, entre minorités chrétiennes
et majorité musulmane a l'intérieur du Dar al-islam.
Comme l'image évoquée dans le titre I'indique bien
(elle reflete le paysage urbain méme des villes arabes
du Moyen-Orient...), c’est sur ce dernier aspect que
porte l'ouvrage du professeur de I'Université Ca-
tholique dAmérique, Washington DC. Mais plutot
que d’aborder la question dans la perspective de
I'historien des réalités et dynamiques sociopolitiques,
Griffith le fait en tant que philologue analysant et
interprétant l'activité intellectuelle et la production
littéraire, en l'occurrence en langue arabe, moins en
syriaque, des chrétiens des premiers siecles de I'lslam.

Lauteur s'est en effet fait un nom en la ma-
tiere, grace a une longue carriere académique et
une recherche assidue, dont deux recueils détudes
publiés dans la collection « Variorum» (Aldershot,
1992 & 2002) nous laissent entrevoir la qualité et
les domaines d’intérét, sans parler des ouvrages et
articles relevés dans quatre pages entiéres de la bi-
bliographie finale de 'ouvrage ici présenté. Ici, il s'agit
d’'une tentative de synthése de quelques points de la
recherche antérieure de l'auteur, parfois encadrée par
des perspectives globales et enrichie de références
bibliographiques supplémentaires en vue de nous
introduire un peu dans la littérature arabe chrétienne.

Apres la «Préface» qui parcourt la trajectoire
académique et intellectuelle de I'auteur, tout en sou-
lignant sa dette envers les institutions et les maitres
ou collégues (p. x1-x11), et une « Introduction » ébau-
chant I'histoire des « études arabes chrétiennes » et
leur réle potentiel dans le dialogue et la convivialité
islamo-chrétiens que le futur impose (p. 1-5) ("), l'ou-
vrage se divise en sept chapitres et se termine par une

(1) On regrettera certes l'oubli de l'ceuvre pionniére de Louis
Cheikho (alias Luwis Sayhii, 1859-1927)! A propos de la valeur
actuelle du « Patrimoine arabe chrétien », titre d'une collection
arabe (Rome & Beyrouth) et d’'une autre italienne (Turin & Mi-
lan), on ne manquera pas de signaler les essais de S. Kh. Samir
dans deux revues publiées aJérusalem: Tantur Yearbook 1979-80
(1981) et Proche-Orient chrétien, 38 (1988).

|

longue bibliographie (p. 181-212), suivie de l'index
général (p. 213-220).

Dans le ch. 1, «People of the Gospel, People of
the Book: Christians and Christianity in the World
of Islam» (p. 6-22), 'auteur dresse le tableau du
statut juridique et social des chrétiens dans I'Etat
islamique, statut dont I'interprétation et I'application
ont fluctué au gré des différents gouvernants et des
circonstances géo-démographiques et politiques.

Suivent trois chapitres sur la production litté-
raire chrétienne en fonction de la nouvelle donne
arabo-islamique:

ch. 2. « Apocalypse and the Arabs: The First
Christian Responses to the Challenge of Islam »
(p. 23-44); ch. 3. « Christian Theology in Arabic: A
New Development in the Church Life» (p. 45-74);
ch. 4. « The Shape of Christian Theology in Arabic:
The Genres and Strategies of Christian Discourse in
the World of Islam » (p. 75-105).

Que le titre du premier chapitre ne nous trompe
pas! Le genre apocalyptique y occupe un espace et un
traitement assez réduits, l'essentiel étant bien ce qui
estindiqué dans le sous-titre. La place limitée donnée
a l'apocalyptique comme telle n'aura pas permis a
l'auteur de parler, par exemple, des textes coptes ou
copto-arabes (B. Witte, J. van Lent, J.P. Monferrer).
De méme, pour une juste appréciation des textes,
pensons-nous, il ne faudrait pas négliger d'observer
la production contemporaine de tradition judaique
et méme islamique (M. Steinschneider, S. Bashear).

Le ch. 2 prétend offrir un survol, non exhaustif
certes, sur le développement de la littérature théo-
logique chrétienne de langue arabe. Sans pouvoir
aller dans le détail des noms d’auteurs ou des titres
d'ouvrages, nous pourrions dire que la perspective
chronologique nous mene, grosso modo, de la Syrie-
Palestine a la Mésopotamie puis a I'Egypte, pour
terminer brievement en Andalousie. On passe, par
conséquent, du milieu gréco-arabe (melkite) a celui
syro-arabe — nestorien/jacobite ou oriental/occi-
dental — au copte puis au latin mozarabe. On voit la
richesse que représente cette littérature chrétienne
d'expression arabe, au carrefour de tant de traditions
culturelles. Mais on imagine aussi son réle de transfert
culturel entre les peuples. A ce propos, il faut souli-
gner que l'arabe s'est avéré un véhicule précieux entre
les différentes confessions religieuses, comparable au
grec pour la période antérieure, si bien qu'on pourra
légitimement dénoncer, du point de vue linguis-
tique général et sans vouloir offenser les sensibilités
religieuses, I'¢quivalence simpliste «arabe / islam »!

Nous regrettons que l'auteur n‘ait pas mieux
développé I'age d'or de la littérature copte d'expres-
sion arabe, qui a été du méme coup l'apogée de la

littérature arabe chrétienne en général et qui illustre
|

| BCAI 26 15

BCAI 26 (2011) Griffith Sidney H.: The Church in the Shadow of the Mosque : Christians and Muslims in the World of Islam. (Jews, Christians, and Muslims From the
Ancient To the Modern World)., recensé par A. Sidarus
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

amplement cette réalité interculturelle. Cela a été
mis en lumiere grace aux recherches du signataire, a
coté de bien d'autres, effectuées au cours des quatre
derniéres décennies ?). On ne peut plus aujourd’hui
ignorer, par exemple, Nu3d’ al-Hilafa Abi Sakir Ibn
al-Rahib (vers 1210-1290), le plus grand polygraphe
et encyclopédiste copte de cette période, sinon de
tous les temps ),

Il est vrai que Griffith s'intéresse a la théologie
dans le cadre de sa recherche et de ce bref survol.
Il laisse pour plus tard le sujet de la philosophie,
et un peu des sciences, dans le cadre général de la
contribution chrétienne a la civilisation islamique.
Toutefois, il y a de nombreuses disciplines hors de
celles-la que les auteurs chrétiens ont cultivées:
belles-lettres (abordées fort brievement au ch. 7),
herméneutique et exégese bibliques (souvent a la
maniere du tafsir musulman...), droit civil et cano-
nique ou figh chrétien, histoire (universelle, locale et
méme islamique), philologie (copte ou syriaque) ),
etc. L'historiographie en particulier a alimenté les
échanges avec la société musulmane et a été la ma-
nifestation d’'une identité particuliere qui savait se
situer dans le courant de l'universalité. Tout comme
le droit canon dailleurs, dans la logique méme de
l'autonomie juridique que conférait le droit islamique
aux communautés non-musulmanes.

Vue sous cet angle, la littérature arabe chré-
tienne devrait cesser d’étre considérée comme un
phénomene religieux particulier, n'intéressant guere
I'histoire littéraire (et linguistique!) arabe en tant que
telle. A cet effet, on ne manquera pas de consulter les
présentations concises suivantes (non mentionnées
par Griffith):

— G. Troupeau dans Cahiers de civilisation médié-
vale, 14 (Poitiers, 1971); repr. dans ses Etudes..., coll.
Variorum (Aldershot, 1995);

— ). Af3falg dans Grundrif$ der arabischen Philologie,
I, hg. H. Gatje (Wiesbaden, 1987);

- S. Kh. Samir dans The Cambridge History of
Arabic Literature — Religion, Learning and Science in the
‘Abbasid Period, ed. M. ). L. Young et al. (Cambridge,
New York, etc., 1990).

Le ch. 4 double le panorama historique d'un
exposé sur les genres du discours théologique
chrétien: les registres des sessions interreligieuses

(2) Voir notre derniére synthése «La Renaissance copte arabe

du Moyen Age » dans H. Teule et al. (ed.), The Syriac Renaissance

(Leuven, 2010), p. 311-340.

(3) A.Sidarus, Ibn ar-Rahibs Leben und Werk, Freiburg im Breis-
gau, 1975. Cf. E12 XI1/Supp. (1982), éd. frang,, p. 396-397; éd. angl.,
p. 396; en ligne dans la base MeNADOC de ['univ. de Halle.

(4) Voir les ch. 46 et 47 de History of the Language Sciences /
Gesch. der Sprachwiss. / Hist. des Sciences du Langage, éd. Sylvain

Auroux et al. (Berlin & New York, 2000).
|

(réelles ou fictives!); le genre épistolaire et celui des
questions-réponses; l'apologie plus systématique;
la polémique, plus discréte, contre les prétentions
de supériorité des musulmans, etc. Dans la ligne
de son approche, GCriffith a omis les compilations
patristiques et monastiques, la littérature hagiogra-
phique et homilétique, I'apologie et la polémique
interconfessionnelles, les textes cultuels, mais aussi les
grandes sommes ecclésiastiques, dont la production
copte est la mieux représentative (),

Le ch.5 sur «Christian Philosophy in Baghdad
and Beyond: A Major Partner In the Development of
Classical Islamic Intellectual Culture » (p. 106-128), est
fortintéressant, dans la mesure o il nous dévoile un
pan de la convivialité entre musulmans et non-mu-
sulmans dans le cadre d’'une gouvernance éclairée et
ouverte. Comme le titre I'exprime bien, les chrétiens
de I'age d'or de la civilisation islamique ont éminem-
ment participé dans la formation de celle-ci. Apres
nous avoir donné une idée de l'intérét que portaient
les chrétiens a la philosophie, en général, et puis de la
place de celle-ci, et de son corollaire qu'était la méde-
cine, dans la culture syriaque, l'auteur s’arréte sur deux
figures emblématiques: Hunayn ibn Ishaq (1x¢ siecle),
le grand traducteur, médecin et philosophe nesto-
rien (), et Yahya Ibn ‘Adi (x¢ siécle), le célébre disciple
jacobite d’al-Farabi avant de devenir le maitre de
I'école « péripatétitienne » de Bagdad et le plus grand
théologien d'expression arabe. Griffith mentionne en
passant le traducteur et médecin melkite Qusta ibn
Liqga, une génération plus jeune que Hunayn. Grace,
encore une fois, aux recherches de l'école allemande,
on devrait lui donner une place d’honneur a cété des
autres coreligionnaires de Bagdad ).

Le chapitre se termine sur deux brefs para-
graphes, I'un sur l'interaction en matiere déthique
entre philosophes musulmans (Kindi et Farabi) et
théologiens chrétiens de différentes confessions
et l'autre sur la réception de la philosophie et des
sciences en langue arabe au Moyen Age latin, y
compris I'Epitre du chrétien de Bagdad, ‘Abd al-Masih

(5) A.Sidarus, « Encyclopédisme et savoir religieux a I'age d'or de
la litctérature copte arabe (x11e-x1ve siecle) », Orientalia Christiana
Periodica, 74 (2008), 347-361. Signalons une bonne synthese, qui
aborde et articule le contenu de ces quatre premiers chapitres de
l'ouvrage de Griffith, au ch. 2 d’E. Platti, L'islam, ennemi naturel ?
(Paris, 2006 - c.r. dans BCAI 23, 2007, p. 35-36).

(6) Griffith a sans doute oublié de mentionner le petit livre
Hunayn ibn Ishdq: Collection darticles publiée a l'occasion du
11¢ centenaire de sa mort, édité par Brill en 1975 (tiré-a-part
d’Arabica, XX1/3).

(7) Voir notamment H. Daiber, Aetius Arabus, Wiesbaden, 1980;
Idem, « Qosta ibn L{iq4 tiber die Einteilung der Wissenschaften »,
ZGWAI 6 (1990), 93-129. Voir aussi les manuels de Sezgin et de
Ullmann sur la médecine et les sciences, que nous citons plus bas.

BCAI 26

16

BCAI 26 (2011) Griffith Sidney H.: The Church in the Shadow of the Mosque : Christians and Muslims in the World of Islam. (Jews, Christians, and Muslims From the
Ancient To the Modern World)., recensé par A. Sidarus
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

al-Kindi (déb. 1x¢ s.), la plus élaborée des apologies
du christianisme et des polémiques contre l'islam,
et dont I'impact a été énorme sur la polémique
religieuse latine et européenne jusqu’aux temps
modernes ®).

Dans l'esprit méme de l'auteur qui voulait in-
troduire le lecteur dans le sujet ici traité, grace a des
éléments de bibliographie critique, nous signalons
les manuels de référence allemands suivants, dont les
trois premiers appartiennent a la célébre collection
«Handbuch der Orientalistik » et qui sont incontour-
nables pour qui prétend s'instruire ou travailler dans
le domaine en cause:

— H. Daiber, Bibliography of [Arabic and] Islamic
Philosophy, 2 vols. (Leiden & Koln & Boston, 1999) —
ouvrage monumental;

— M. Ulmann, Die Medizin im Islam & Die Natur
und Geheimwissenschaften im Islam (idem, 1970 &
1972);

— F. Sezgin, Geschichte des Arabischen Schrifttums,
Bd. Ill & IV (idem, 1970 & 1971) ©)

De méme, il aurait fallu mentionner I'impor-
tant catalogue biographique des savants chrétiens,
compilé il y a longtemps par L. Cheikho, a partir
des sources arabo-musulmanes et s'inspirant méme
de leur style et méthode, et édité récemment par
C. Héchaimé, avec additions et mises a jour: Ulamd
al-nasraniyya fi al-isldm, coll. PAC 5 (Beyrouth/Rome,
1983). On y ajoutera celui sur les ministres et les hauts
fonctionnaires de I'Etat, dans la mesure ol plusieurs
ont été simultanément hommes de lettres ou de
sciences et que ces charges publiques refletent les
moments d'intégration sociopolitique qu’il ne faut
pas ignorer ou oublier: Wuzara’ al-nasraniyya wa-
kuttabuha..., PAC 11 (idem, 1987).

Au ch. 6, « What Has Baghdad to Do with
Constantinople or Rome?: Oriental Christian Self-
Definition in the World of Islam » (p. 129-155), l'au-
teur dresse le tableau confessionnel intra-chrétien,

(8) Voir notamment le ch. 3 de l'ouvrage de Platti signalé anté-
rieurement. Par ailleurs, on ne peut pas mentionner ladite Epitre

sans signaler, au moins, les éditions et traductions récentes. Nous

nous bornons a mentionner ici Iéd. et trad. ital. de S. Kh. Samir
et L. Bottini: Al-Kindi, Apologia del cristianisimo (Milan, 1998),
et la trad. fr. de G. Tartar, Dialogue islamo-chrétien sous le calife

al-Mdmdin... (Paris, 1985). Sur la version latine, voir I'éd./trad. de

F. Gonzalez Mufioz, Exposicion y refutacion del islam (A Coruiia,
2005).

(9) Voir, du point de vue des auteurs chrétiens, le commentaire

et les compléments de S. Kh. Samir dans Orientalia Christiana

Periodica, 44 (1978), 463-472.1l y a de plus un second ouvrage de

R.Le Cozsur la médecine arabo-chrétienne, Les chrétiens dans la

meédecine arabe (Paris, 2006), longuement présenté et discuté par
nous-méme dans Archives de Sciences Soc. des Religions, LII/140

(2007), 235a-239b, n° 140-51 (c.r. par F. Micheau du premier, sur

les nestoriens en particulier, dans BCAI 21, 2005, p. 54).
|

a partir des circonstances historico-doctrinales, des
textes de chaque communauté, mais aussi des au-
teurs musulmans qui se sont penchés sur la question.
Au passage, il aborde la pratique du culte, ses limita-
tions et les polémiques qu'elle a gérées. Il finit enfin
sur la question du martyre, s'arrétant en particulier
sur I'épisode des « Martyrs de Cordoue » (milieu du
X1¢ siecle), qui a donné lieu a toute une littérature
occidentale exploitant les textes latins de €poque.
C'est dommage qu'il ait ignoré 'importante analyse
de ). P. Monferrer, qui nous offre une autre vision de
I'événement et des textes ('),

La complexité du titre du ch. 7, « Between the
Crescent and the Cross: Convivencia, the Clash of
Theologies, and Interreligious Dialogue » (p. 156-
179), reflete bien son contenu, qui est, au fond, celui
de tout l'ouvrage. Lauteur y offre, parfois en guise
d’épilogue, de breves syntheses ou réflexions per-
sonnelles sur des thémes tantot traités, tantot non
encore abordés. Comme nous l'avons déja signalé,
c'est dans ce cadre que sont évoquées les belles-
lettres parmi les chrétiens ('), mais aussi les langues
en usage parmi eux, hors de l'arabe. Sinon, voici
les sous-titres des autres sections ou paragraphes:
«Intertwined Religious Discourses»; « The Qur'an
and Dialogue »; « The Religion of Abraham »; « Arab
Christians and the Qur’an». La derniére section,
« Today’s Muslim/Christian Dialogue », nous semble
mal intitulée, puisque I'auteur revient au Moyen Age,
latin y compris, alors qu’il évoque les difficultés du
moment et passe sous un silence total la féconde
période de la Nahda des temps modernes.

Pour conclure, nous devons étre reconnaissants
envers Sidney Griffith pour avoir pris sur lui le défi
lancé depuis longtemps dans les rencontres d'études
arabes chrétiennes et rappelé dernierement dans
le vii® Congres de Grenade (2008). L3, nous avons
exposé les lignes générales d'un projet de Précis d'his-
toire littéraire arabe chrétienne a entreprendre par un
petit groupe de collegues spécialisés dans la triple
tradition gréco-arabe, syro-arabe et copto-arabe.
Avec le beau livre du collégue américain, nous avons

(10) J. P. Monferrer-Sala, « Mitografia hagiomartirial: De nuevo
sobre los supuestos martires cordobeses del siglo 1x», dans
M. Fierro (ed.), De muerte violenta: Politica, religion y violencia
en al-Andalus (Madrid, 2004), p. 415-450.

(11) Lauteur ne fait aucune référence aux publications, méme
si elles sont discutables, de L. Cheikho sur les poétes chrétiens
avant et apres |'lslam, qui ont connu plus d’une édition le siecle
dernier et dont une reproduction en 3 vols. est apparue en 2008
chez Gorgias Press (Piscataway NJ). Par ailleurs, a c6té de la
magama d’lbn Butlan (xi€ siecle), Le Banquet des prétres (p. 170,
n. 46; cf. BCAI 22, 2006, p. 141), le méme tandem a publié une
seconde intitulée Le Banquet des médecins (Paris, 2007), encore
plus riche et subtile.

BCAI 26

17

BCAI 26 (2011) Griffith Sidney H.: The Church in the Shadow of the Mosque : Christians and Muslims in the World of Islam. (Jews, Christians, and Muslims From the
Ancient To the Modern World)., recensé par A. Sidarus
© IFAO 2026

BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

déja une premiere tentative qui ne manquera pas de
faire date, méme i ses présupposés sont limités dans
le temps et l'espace géoculturel '),

Tout au long de notre compte rendu, nous avons
attiré l'attention sur des études importantes qui
n‘avaient pas été prises en considération ou simple-
ment signalées. On note, effectivement, un centrage
exagéré sur la production en langue anglaise, alors
que larecherche francophone et la recherche germa-
nophone — pour ne pas parler de l'arabe, de I'italienne
ou de l'espagnole... — ont été fécondes ces dernieres
décennies et s'averent incontournables. Dans ce
sens, on ne peut pas ignorer l'ouvrage de synthese
de I'islamologue dominicain Georges Anawati (alias
Garg Sahhata Qanawati), Al-Masihiyya wal-hadara
al-‘arabiyya, 2¢ éd. (Le Caire, 1992; 1™ éd. Beyrouth,
1990), ou bien l'introduction didactique, offrant de
précieux compléments bibliographiques au ma-
nuel de G. Graf connu de tous, due a R.-G. Coquin,
«Langue et littérature arabes chrétiennes» dans
Christianismes orientaux: Introduction a Iétude des
langues et des littératures, éd. M. Albert et al. (Paris,
1993), p. 35-106. On notera enfin le précieux recueil
d'études anciennes de G. Graf, édité par H. Kaufhold
en 2 volumes, Christlicher Orient und schwdbische
Heimat : Kleine Schriften (Beyrouth/Wiirzburg, 2005).

Adel Sidarus
Evora, Portugal

(12) Nous l'avons déja noté, le monde copte est un peu ignoré,
malgré le fait incontestable qu'il a le plus produit et préservé
en matiére de patrimoine chrétien arabe ! Au dernier chapitre,
encore, quand l'auteur évoque les questions de traduction et
d’arabisation des chrétiens, il parle du grec et du syriaque mais
non du copte. Sur ce théme, il faut rappeler les études savantes
de: Samir [Khalil] Kussaim, dans Le Muséon 80 (1967), 153-209
& 81 (1968), 5-78 ; R.-G- Coquin, dans Proche-Orient Chrétien 38
(1988), 229-237 ;). van den Heijer, dans Moyen arabe et variétés
mixtes de larabe a travers I'histoire, éd.). Lentin &J. Grand’Henry
(Louvain-la-Neuve, 2008), p. 113-139.

| |

BCAI 26 18
BCAI 26 (2011) Griffith Sidney H.: The Church in the Shadow of the Mosque : Christians and Muslims in the World of Islam. (Jews, Christians, and Muslims From the
Ancient To the Modern World)., recensé par A. Sidarus
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net



http://www.tcpdf.org

