
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 26	 13

Amri �Nelly, 
Les saints en islam, les messagers de l’espérance. 
Sainteté et eschatologie au Maghreb  
aux xive et xve siècles.

Paris, Les éditions du Cerf (coll. Patrimoines 
islam), 2008, 301 p. Glossaire et index. �
ISBN : 978-2204087049

Le titre principal ne laisse guère voir l’objet 
central du livre. C’est le sous-titre qui nous informe 
avec précision sur la thématique de l’ouvrage. En 
liant sainteté et eschatologie au Maghreb aux xive 
et xve siècles, Nelly Amri systématise un ensemble 
d’idées et de pratiques développées à travers le culte 
des saints et du rôle central qu’occupe la figure du 
Prophète. Elle interroge – dans une démarche à la fois 
historique et anthropologique – des recueils hagio-
graphiques, des compilations de nawāzil, la littérature 
des visions, des traités théologiques entre autres 
documents exploités pour réaliser cette étude qui 
représente l’aboutissement d’une longue réflexion 
sur l’eschatologie islamique et sa comparaison avec 
d’autres systèmes eschatologiques – un souci encore 
rare parmi les chercheurs dans les pays musulmans.

Un ḥadīṯ qudsī annonçant le propos du texte est 
placé en exergue : « Il n’y a rien que Je n’hésite à faire 
que de reprendre l’âme du croyant. Il déteste la mort 
et Moi, Je déteste lui causer du tort. Mais il lui faut 
venir à Ma rencontre. » Ainsi, la mort annonce-t-elle 
la fin d’un cycle et le commencement d’un autre. Il 
est curieux de constater que Nelly Amri divise en 
quatre parties son livre qui contient neuf chapitres.

En effet, dans la tradition islamique – c’est aussi 
le cas dans d’autres traditions – la matière première 
est représentée par le chiffre quatre qui symbolise 
notre univers matière. Le chiffre neuf étant le dernier 
nombre simple, il est aussi le chiffre de l’accomplisse-
ment et de finalisation qui marque la fin d’une série 
numérique et le début d’une autre. Il est le chiffre de 
la germination.

La première partie présente dans leurs grandes 
lignes le climat social ifriqiyen aux viiie/xive et ixe/
xve  siècles (ch. i) et les ravages inégaux causés par 
la propagation de la peste devenue synonyme de 
« mort généralisée » (ch. ii). Le rapport à la mort, dans 
ce contexte, a conduit l’auteure à s’interroger sur 
les nouvelles pratiques sociales, sur les éventuelles 
altérations des relations entre les vivants et les ago-
nisants, sur la vision eschatologique de l’élite savante 
et les attitudes des contemporains et sur l’éventuelle 
apparition de « nouvelles pratiques dévotionnelles 
ou de nouvelles formes de solidarité entre les vivants 
et les morts ».

Dans la deuxième partie de son livre, Nelly Amri 
fournit au lecteur des éléments de réponses, sinon 
des réponses aux questions qu’elle s’est posées à 
la fin du deuxième chapitre. Le troisième chapitre 
traite du destin après la mort et des différentes in-
terprétations et représentations aussi bien savantes 
que populaires de cette réalité de l’au-delà. Le texte 
coranique et la tradition prophétique sont les deux 
sources privilégiées pour donner réponse à toutes les 
questions qui concernent les modalités du jugement 
des morts dans leurs tombes et au cours des épisodes 
du Jugement dernier. D’où les angoisses des gens 
face aux tourments de la tombe, ʿadāb al-qabr, à la 
confrontation avec les deux anges Munkar et Nakīr et 
face au sort de l’âme du mort, selon que celui-ci soit 
adulte ou enfant. Ce sort dépend aussi du pouvoir 
d’intercession.

Le quatrième chapitre est dédié à l’analyse, en-
core plus approfondie, de la situation des morts et 
de la préoccupation des vivants. Ce souci se traduit, 
d’un côté, par de nouvelles pratiques funéraires et 
de l’autre, par le développement d’une véritable 
« économie » du salut. D’où les huit questions posées 
par Nelly Amri au début de ce chapitre. Les morts ou 
les « gens des tombes », ahl al-qubūr, étant dans un 
monde intermédiaire, barzaḫ, qui n’est ni celui des 
vivants, ni celui des ressuscités, peuvent bénéficier 
de la solidarité de leurs proches, comme ils peuvent 
bénéficier de leurs propres actions de bienfaisance 
qu’ils auraient, éventuellement, réalisées au cours de 
leur vie. D’où le lien avec l’expérience de la « mort de 
soi » avant la mort.

Les saints accordent une importance parti-
culière à cette notion qu’ils développent souvent 
dans leurs enseignements spirituels. Ce rapport à 
la spiritualité fait, justement, l’objet d’un examen 
minutieux dans les trois chapitres qui constituent la 
troisième partie du livre. L’auteure y analyse la spiri-
tualité ifriqiyenne aux viiie-ixe / xive-xve sur la base 
du phénomène de tawba, le repentir, qui constitue 
« une réponse adéquate à la question de l’ascension 
sociale » et qui a connu une institutionnalisation 
sous diverses formes (ch. v). Le repentir et le souci 
de son propre destin dans l’au-delà se traduisent par 
une « spiritualité de la crainte », thème du quatrième 
chapitre du livre. La peur et les pleurs en sont les 
manifestations extérieures qui expriment à la fois le 
regret, nadam, et le désir ardent, šawq, envers Dieu 
et son Prophète.

La vénération du Prophète est au centre des 
nouvelles dévotions des Ifriqiyens aux viiie-ixe / xive-
xve siècles. L’enseignement spirituel et les expériences 
de la sainteté s’ordonnent autour de l’imitation du 
modèle mohammadien, imitatio Prophetae.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 26 (2011) Amri Nelly: Les saints en islam, les messagers de l’espérance. Sainteté et eschatologie au Maghreb aux xive et xve siècles., recensé par M. Zekri
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 26	 14

Dans la quatrième partie du livre, Nelly Amri 
invite le lecteur à voyager dans « un au-delà peuplé 
d’intercesseurs ». Les visions oniriques, l’éruption de 
l’au-delà dans l’ici-bas, la figure de l’intercesseur, le 
Ġawṯ ou le saint secours, les visites aux tombes des 
saints et la figure du saint clément constituent des 
éléments annonciateurs des messages d’espérance.

« Les messagers de l’espérance » (ch. ix) sont des 
émissaires du Prophète avec lequel ils entretiennent 
des dialogues à travers les visions oniriques. Ces mes-
sagers appartiennent à diverses catégories spirituelles 
dont l’hagiographie musulmane nous livre quelques 
secrets. « Héritiers des prophètes, ils perpétuent l’his-
toire du salut. » « Vecteurs d’une espérance ici-bas, ils 
sont aussi, à part entière, des Messagers de l’espérance 
dans l’au-delà. »

Mostafa Zekri 
CHAM – Universidade Nova, Lisbonne 

ISMAT – Grupo Lusófona

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 26 (2011) Amri Nelly: Les saints en islam, les messagers de l’espérance. Sainteté et eschatologie au Maghreb aux xive et xve siècles., recensé par M. Zekri
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

