
	 BCAI 26	 55

V. Arts et archéologie

Milwright �Marcus, 
An Introduction to Islamic Archaeology.

Edinburgh, Edinburgh University Press  �
(The New Edinburgh Islamic Surveys),  �
2010, x + 260 p.  �
ISBN : 978 07 486 23105

An Introduction to Islamic Archaeology est 
censé être une introduction au sujet pour les 
non-spécialistes, une des nombreuses parutions 
des séries d’Edinburgh Islamic Surveys qui comptent 
maintenant 34 ouvrages. On pourrait dire un manuel 
pour étudiants, mais il n’est pas évident qu’il soit le 
reflet d’une expérience pratique d’un enseignant.

Le contenu, assez court, de 260 pages se divise 
en quatre parties. La première est une introduction 
où l’auteur tente de définir ce qu’est l’archéologie is-
lamique – l’élément crucial du livre si l’on veut – avec 
comme principal objectif de dire tout à propos de ce 
qu’est l’archéologie islamique. La deuxième partie s’ef-
force à remplir le contenu de la structure théorique 
en deux chapitres sur les aspects chronologiques du 
début de l’Islam : « Early Islam and Late Antiquity », 
et « New Directions in the Early Islamic Period ». 
En troisième partie, cinq chapitres exposent une 
étude typologique des domaines variés du monde 
islamique : « The Countryside », « Towns, Cities and 
Palaces », « Religious Practice in the Islamic World », 
« Crafts and Industry », « Travel and Trade ». Dans la 
quatrième partie, l’auteur revient finalement à un 
mode chronologique, avec un chapitre sur « The 
‘Post-Medieval’ Islamic World ». Mon avis est que 
l’auteur a voulu écrire une étude typologique comme 
son maître Robert Hillenbrand l’a fait dans Islamic 
Architecture : Form, Function and Meaning, mais il a 
réalisé que la vaste histoire de l’Islam (et par consé-
quent la vaste étendue de son archéologie) n’était pas 
aussi monolithique qu’il convient dans une approche 
typologique. L’Islam n’est pas une simple culture qui 
peut être étudiée typologiquement, aspect par as-
pect. Au contraire, il existe d’énormes changements 
à travers le temps et cela exige l’introduction de 
chapitres chronologiques.

Le critère par lequel ce livre va être jugé est 
l’expérience de son auteur : M. Milwright est assis-
tant-professeur d’art et d’archéologie islamiques au 
Département d’art de l’Université de Victoria, en 
Colombie britannique, où il enseigne l’Art islamique, 
selon la page Web. Si j’ai bien compris, M. Milwright 
a étudié l’histoire de l’art à Edinburgh avec Robert 
Hillenbrand, puis a soutenu un doctorat en archéo-
logie islamique à Oxford avec Jeremy Johns. Le sujet 
était une collection de céramiques sans stratigra-
phie, provenant du château de Kerak en Jordanie et 

découverte lors du dégagement de celui-ci. Après 
son affectation à Victoria, il entreprit la recherche 
pour son livre avec une bourse du Programme en 
Art islamique de l’Agha Khan à Harvard et au MIT. 
Beaucoup de ses publications émanent de son travail 
de thèse, bien qu’il ait aussi mené des travaux de 
terrain en Grèce avec sa femme. Il n’y a aucun doute 
que Milwright soit un excellent chercheur.

La question que soulève ce livre est de savoir 
dans quelle mesure il est basé sur l’expérience d’un 
archéologue sur son propre terrain ou s’il s’agit du 
travail d’un commentateur extérieur. Ce dernier cas 
est très fréquent : beaucoup d’historiens de l’art ont 
écrit sur ce qu’ils pensent que l’archéologie islamique 
est, tels que Stephen Vernoit (1) et Michael Rogers (2). 
En histoire, le nom de Larry Conrad (3) vient à l’esprit.

Le premier point et le plus crucial est la 
définition de ce qu’est l’archéologie islamique. L’art 
islamique et l’histoire islamique sont des bases bien 
connues qui ont été élaborées à l’intérieur de do-
maines hautement professionnels dans les années 
1960 et 1970, bien que, naturellement, leur apparition 
soit beaucoup plus ancienne. L’archéologie islamique 
tomba en déclin à ce moment-là ; les historiens de l’art 
remplacèrent les chercheurs qui étudiaient à la fois 
l’art et l’archéologie. C’est seulement dans les années 
1980 qu’eut lieu un renouveau de l’archéologie.

Aussi, qu’est-ce que l’archéologie a à offrir qui 
ne soit pas dans les deux autres domaines ? La vision 
du commentateur extérieur est claire : l’archéolo-
gie sert à fournir de nouvelles données premières 
(fondamentales) pour que les historiens et les histo-
riens de l’art les interprètent. L’archéologie est une 
science auxiliaire de l’histoire (ou de l’histoire de l’art), 
d’après ce point de vue. Milwright est plus subtil 
que cela. Il reconnaît que l’histoire archéologique 
est différente de l’histoire textuelle, mais il finira 
quand même par dire que « l’utilisation des données 
de fouilles ou de prospections par les historiens de 
la période islamique n’a pas toujours été réussie », 
que c’est « en partie la faute des archéologues… La 
première cause en est quelquefois le langage opaque 
des rapports archéologiques eux-mêmes » (p. 5, voir 
aussi p. 192-193).

La vue classique de l’extérieur : les archéologues 
ont la nécessité d’expliquer plus clairement aux 

(1)  Vernoit, S. (1997), « The Rise of Islamic Archaeology », 
Muqarnas 14 : 1-10.
(2)  Rogers, J. M. (1974), « From Antiquarianism to Islamic Ar-
chaeology », Quaderni dell’Istituto Italiano di Cultura per la RAE, 
Nuova serie 2, Le Caire.
(3)  Conrad, L. (1991), « Historical Evidence and the Archaeology 
of Early Islam », in Quest for Understanding : Arabic and Islamic 
Studies in Memory of Malcom H. Kerr, ed. Seikaly, S., Baalbaki, R., 
Dodd. P., Beyrouth.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 26 (2011) Milwright Marcus: An Introduction to Islamic Archaeology., recensé par A. Northedge
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 26	 56

V. Arts et archéologie

historiens et ils doivent publier plus vite. Evidemment, 
Milwright n’a jamais entrepris lui-même une telle 
publication. Personnellement, je ne vois pas pourquoi 
les archéologues devraient être blâmés pour avoir 
failli à expliquer suffisamment. Il vaudrait mieux 
tout simplifier et dire que l’archéologie est l’histoire 
de l’homme vue à travers les vestiges matériels avec 
un soutien secondaire venant des textes, tandis que 
l’histoire représente l’homme à partir des textes avec 
le soutien secondaire des vestiges matériels. Il y a 
une double narration dans la période historique : la 
version de l’histoire textuelle et la version de l’histoire 
archéologique. Les deux sont vraiment différentes, 
comme je l’ai découvert en travaillant sur Samarra. 
J’ai récemment assisté à un colloque sur la littérature 
arabe ; c’est encore une autre version de l’histoire 
islamique.

Les chapitres traitant du matériel sont, sans 
surprise, assez dispersés dans les sujets abordés et pas 
exceptionnellement cohérents : comment peut-on 
traiter le tout en 260 pages, quand il y a seulement 
un nombre limité de synthèses de bas niveau déjà 
existant ? Aussi notre auteur a-t-il choisi de traiter 
deux sujets thématiques par chapitre. Dans le pre-
mier, Milwright parle de l’archéologie de l’Antiquité 
tardive et des qusūr omeyyades (châteaux du désert). 
Je pense qu’il est bizarre que les qusūr soient consi-
dérés comme relevant de l’Antiquité tardive et non 
le nouvel urbanisme de la période omeyyade, alors 
que les deux phénomènes sont presque identiques, 
avec une architecture et des fonctions similaires. Les 
‘New directions’ sont la mosquée et le commerce des 
Rus le long de la Volga – commerce certainement 
nouveau, mais qui n’a pas duré longtemps – et plus 
important pour l’Europe que pour le Moyen-Orient. 
En comparaison, le développement du commerce de 
l’océan Indien avec l’Extrême-Orient, un mouvement 
fondamental dans le commerce global, est curieu-
sement relégué plus loin dans le texte à une place 
moins importante.

Le premier chapitre dans la section typologique 
montre le choix étrange de traiter la question du 
‘Countryside’ avant celle de la ‘City’. Alors que l’on 
partage l’avis de l’auteur sur l’importance de la terre 
et de l’eau pour nourrir la cité et financer l’État, l’on 
sera plus réservé sur le fait de l’appliquer à l’Islam 
médiéval car, après la période omeyyade, la plupart 
des élites furent citadines et les cités furent les centres 
d’où tout se développa. C’est moins vrai pour les 
conquérants nomades, évidemment.

« Towns, Cities and Palaces » suit le modèle clas-
sique de discussion de la cité islamique, bien qu’il n’y 
ait pas de réelle distinction entre les villes construites 
comme des complexes d’Etat et la cité organique. 
Un tiers du chapitre est consacré à l’alimentation 

en eau, ce qui semble excessif. Les palais ne sont pas 
beaucoup mentionnés ; il n’y a aucune typologie. 
L’aspect le plus intéressant du chapitre sur les pra-
tiques religieuses est qu’elles ne sont pas limitées à 
l’islam. Le christianisme est discuté en même temps 
que le judaïsme.

« Crafts and Industry » est un chapitre réussi ; 
rien de surprenant, car, relativement parlant, c’est un 
domaine bien travaillé. Millwright relate les fouilles à 
Raqqa, le développement de la céramique à glaçure 
et finalement le renouveau de la poterie faite à la 
main, un sujet important dérivé de son directeur de 
thèse. « Travels and Trade » couvre obligatoirement 
plusieurs sujets : le Ḥaǧǧ, le commerce méditerra-
néen quand il renaît au xie siècle et, finalement, le 
commerce de l’océan Indien. Il est bizarre que le 
commerce maritime d’Extrême-Orient, moteur 
principal de l’activité commerciale, soit relégué tout 
à la fin.

Cependant, le dernier chapitre chronologique, 
« The “ Post Medieval ” Islamic World », est innovant 
et intéressant. Il commence, sans surprise, avec 
l’apparition du café et du tabac dans le monde isla-
mique, accompagné de la production de masse des 
céramiques chinoises et européennes. La seconde 
section est intitulée « Archaeology and Colonialism » 
et l’auteur y compare l’occupation européenne dans 
le monde islamique à l’occupation ottomane en 
Grèce et ailleurs dans les Balkans.

Finalement, c’est un livre fragmentaire, où il est 
difficile de percevoir le thème central d’après la ques-
tion initiale « Qu’est-ce que l’archéologie islamique ? ». 
J’hésite à le recommander à mes étudiants. Il affiche 
deux fautes inacceptables pour l’usage de ces der-
niers : la première est la photographie utilisée en 
couverture qui est celle de la reconstruction contro-
versée des Espagnols du palais omeyyade d’Amman. 
Le principal symbole du livre, sa couverture, devrait 
être une représentation exacte du passé traité dans 
l’ouvrage et non celle qui est probablement le fruit 
de la fantaisie imaginative des Espagnols. Si on veut 
utiliser  une fantaisie, par exemple une reconstruc-
tion informatique, elle doit être clairement montrée 
comme telle. La deuxième faute est l’attitude condes-
cendante envers les archéologues : ils sont accusés de 
ne pas présenter leur travail de manière appropriée 
aux historiens et de ne pas publier assez rapidement. 
Tout étudiant de caractère se révoltera contre cela. 
Aussi ne puis-je le leur recommander ; cependant il 
est là en bibliothèque pour qu’ils le voient, s’ils le 
veulent.

Alastair Northedge 
Université Paris 1

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 26 (2011) Milwright Marcus: An Introduction to Islamic Archaeology., recensé par A. Northedge
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

