| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE |

FRIEDMANN Yohanan,
Tolerance and Coercion in Islam:
Interfaith Relations in the Muslim Tradition.

Cambridge & New York, CUP (Cambridge
Studies in Islamic Civilization), 2003 (1" éd.),
2006. X1-233 p.

ISBN: 978-0521827034

Les tensions contemporaines entre les musul-
mans et les autres peuples et religions remontent
certes a un bon demi-siecle. Elles ont toutefois pris
une tournure tragique a la suite de I'événement
sensationnel du 11 septembre 2001 et de I'invasion
successive par I'Occident dit chrétien de I'Afghanis-
tan et de I'lrak, sans oublier le golfe Arabo-Persique,
une décennie plus tot. Il s'avérait donc nécessaire
d’interroger la tradition islamique, de laquelle se
réclament constamment les militants islamistes et
leurs coreligionnaires fondamentalistes.

Bien des gens se sont attelés a cette tache, qu'ils
soient chercheurs ou idéologues, apologétes ou po-
lémistes, acteurs ou victimes, musulmans ou non;
la littérature abonde dans ce domaine. Ici, c'est un
chercheur d’'une université israélite, nommément
de I'Université hébraique de Jérusalem, qui procéde
a l'analyse des sources pertinentes de cette tradition,
vieille d’'un millénaire et demi. Considérant le poids
de la « question israélite » dans le drame en question,
le lecteur pourra a priori manifester une certaine
réserve. En vérité, il se détrompera tres vite, car
nous avons affaire a une analyse a la fois sereine et
érudite, mise en contexte historique et sociologique.
Signe d'objectivité et d'impartialité: l'essentiel de la
bibliographie d'une quinzaine de pages se rapporte
aux sources et a la production islamique moderne!

Lauteur examine les différentes questions liées
a la «tolérance » religieuse telle qu’elle apparait
dans le Coran et la tradition prophétique, les écrits
exégétiques y compris, avant d’aborder les modali-
tés différenciées, dans le temps et dans l'espace, de
l'application légale des principes qui s’en sont déga-
gés aux yeux des grandes écoles juridiques et de la
jurisprudence musulmanes, dobédience « sunnite »
surtout. Incontestablement, le leitmotiv de celles-ci
était la supériorité de l'islam sur toutes les autres
religions — une idéologie fomentée sans conteste
grace au pouvoir quont exercé les musulmans sur
les peuples dont le territoire avait été conquis; il
faut ajouter, a notre avis, l'esprit tribal des premieres
hordes arabes ayant adopté l'islam.

Les chapitres abordent successivement « Diver-
sité religieuse et hiérarchie entre les religions » (ch. 1,
p. 13-53); «Classification des incroyants» (ch. 2,
Ip. 54-86); «Y a-t-il « non-contrainte» (la ikrah)

en religion? (ch. 3, p. 87-120); « Apostasie» (ch. 4,
p. 121-159); « Mariages interreligieux » (ch. 5, p. 160-
193). lls sont encadrés par une longue introduction
(p. 1-12) et des « Conclusives observations » (p. 194-
199). Suivent une bibliographie choisie (p. 200-214)
et 'index général.

Sans pouvoir nous attarder sur chacun des cha-
pitres, nous présentons ici l'essentiel des conclusions
de la recherche de Friedmann.

D’emblée, nous lisons (p. 194) que la grande
variété des perspectives ou solutions en jeu et la
teneur des arguments qui les supportent témoignent
incontestablement de la vitalité de la vie intellectuelle
de l'islam aux premiers temps de son histoire!

D’'une maniére générale, il se dégage de l'investi-
gation effectuée, qu'il a existé une couche ancienne
de la Tradition manifestant une plus grande tolérance
ou indulgence a I'égard, surtout, des deux religions
monothéistes existantes en Arabie et remontant au
Prophéte lui-méme. Avec le temps, elle s'est éclipsée
dans la majorité des questions et des écoles pour
donner place a une tendance plus «stricte et rigo-
riste » qui lui faisait concurrence dés le début. Au ch. 1
notamment, Friedmann a pu retracer une tradition
consistante ou les frontiéres de la nouvelle religion
n‘étaient pas suffisamment définies, les adeptes des
deux autres religions ainées ayant bien fait partie de
la communauté des « croyants » ! Avec la « cristallisa-
tion » de l'islam (1x® siécle?), cela a été nié et méme
violemment réfuté.

On ne manquera pas de mettre en relation ce
constat avec la recherche moderne portant sur la
rédaction et fixation des textes fondateurs de I'islam,
comme sur I'image que reflétent les textes chrétiens
contemporains de la premiére expansion arabe. Du
c6té musulman en tout cas, les sources ne nous per-
mettent pas de suivre la chronologie et le processus
de cette évolution.

La recherche de Friedmann révéle globalement
la méme chose (évolution « négative » et impossibili-
téde la suivre dans le temps...) par rapport aux autres
questions traitées dans son ouvrage: égalitarisme
entre propheétes versus prééminence du Prophéte de
I'islam; entre les tenants des religions monothéistes
versus suprématie des musulmans (conjointement
a la limitation du sens de mu’miniin et des droits
des non-musulmans...); endurcissement eu égard
a l'apostasie; restrictions imposées aux mariages
mixtes, etc.

Quant au célebre verset coranique la ikraha fi
al-din (« point de contrainte en matiére religieuse »),
I'analyse des sources et des faits montrent bien la
relativité de l'injonction et que, dans le droit et la ju-
risprudence, la pratique de la contrainte a été rendue

légitime eu égard aux idolatres/polythéistes et aux
|

| BCAI 26 43

BCAI 26 (2011) Friedmann Yohanan: Tolerance and Coercion in Islam : Interfaith Relations in the Muslim Tradition., recensé par A. Sidarus
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

manichéens (ici pour des motifs ethno-politiques...),
tout comme aux femmes et aux enfants dans cer-
taines circonstances.

Déja dans I'introduction (p. 9-10), 'Auteur nous
avisait bien que ni lui ni personne ne devrait jauger
I'attitude des musulmans du Moyen Age — objet
spécifique de sa recherche — a l'aune de l'idéal de
liberté religieuse plus ou moins admis et établi de
nos jours. A I'époque ot la doctrine musulmane sur
le sujet a été élaborée, tolérance et liberté religieuses,
ou encore égalité et partenariat entre les religions
n'étaient pas « des notions positives ou des objectifs
désirables ». Et les chrétiens de I'époque, qU'ils soient
latins ou byzantins, n'ont guére fait exception! Pour
reprendre la formule judicieuse de B. Lewis: « Pour
les musulmans tout comme pour les chrétiens, la
tolérance est une vertu nouvelle et l'intolérance un
crime nouveau. » C'est de méme le cas pour les hin-
dous ou les confucéens chinois, pour ne parler que
des grandes religions!

Limportant est de ne pas «essentialiser» les
pratiques anciennes. Et nombre de penseurs mu-
sulmans ont questionné ces pratiques ainsi que les
bases juridiques qui leur étaient sous-jacentes. lls
ont proposé de nouvelles approches exégétiques
des textes sacrés en fonction de la modernité et de
la mondialisation. Il faut attendre qu'elles fermentent
et que les peuples puissent modifier progressivement
leurs attitudes et leurs comportements séculaires,
sinon millénaires. N'oublions pas, par exemple, les
longues résistances chrétiennes, surtout romaines-
catholiques, a I'llluminisme européen et la perma-
nence, sinon le regain, dans certains pays de tradition
chrétienne, des conflits interconfessionnels!

Quoiqu'il en soit, au-dela de ces considérations
génériques et des questions particulieres analysées
et discutées dans l'ouvrage, Friedmann attire notre
attention (p. 7) sur le fait que la liberté religieuse
aujourd’hui implique d'autres dimensions: il ne s’agit
pas d'assurer seulement la liberté de culte et des pra-
tiques, mais aussi celle de précher sa propre religion,
de changer de religion ou méme de n'en avoir aucune.
Autant d'aspects qui sortaient du cadre de son étude,
sans cesser de constituer un défi, dirions-nous, aux
musulmans de nos jours, comme aux adeptes des
autres grandes religions, a tout groupe ethnique ou
a toute nation.

Adel Sidarus
Evora, Portugal

BCAI 26 44

BCAI 26 (2011) Friedmann Yohanan: Tolerance and Coercion in Islam : Interfaith Relations in the Muslim Tradition., recensé par A. Sidarus
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

