
	 BCAI 26	 43

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

Friedmann �Yohanan, 
Tolerance and Coercion in Islam :  
Interfaith Relations in the Muslim Tradition.

Cambridge & New York, CUP (Cambridge 
Studies in Islamic Civilization), 2003 (1re éd.), 
2006. XI-233 p.
ISBN : 978-0521827034

Les tensions contemporaines entre les musul-
mans et les autres peuples et religions remontent 
certes à un bon demi-siècle. Elles ont toutefois pris 
une tournure tragique à la suite de l’événement 
sensationnel du 11 septembre 2001 et de l’invasion 
successive par l’Occident dit chrétien de l’Afghanis-
tan et de l’Irak, sans oublier le golfe Arabo-Persique, 
une décennie plus tôt. Il s’avérait donc nécessaire 
d’interroger la tradition islamique, de laquelle se 
réclament constamment les militants islamistes et 
leurs coreligionnaires fondamentalistes.

Bien des gens se sont attelés à cette tâche, qu’ils 
soient chercheurs ou idéologues, apologètes ou po-
lémistes, acteurs ou victimes, musulmans ou non ; 
la littérature abonde dans ce domaine. Ici, c’est un 
chercheur d’une université israélite, nommément 
de l’Université hébraïque de Jérusalem, qui procède 
à l’analyse des sources pertinentes de cette tradition, 
vieille d’un millénaire et demi. Considérant le poids 
de la « question israélite » dans le drame en question, 
le lecteur pourra a priori manifester une certaine 
réserve. En vérité, il se détrompera très vite, car 
nous avons affaire à une analyse à la fois sereine et 
érudite, mise en contexte historique et sociologique. 
Signe d’objectivité et d’impartialité : l’essentiel de la 
bibliographie d’une quinzaine de pages se rapporte 
aux sources et à la production islamique moderne !

L’auteur examine les différentes questions liées 
à la « tolérance » religieuse telle qu’elle apparaît 
dans le Coran et la tradition prophétique, les écrits 
exégétiques y compris, avant d’aborder les modali-
tés différenciées, dans le temps et dans l’espace, de 
l’application légale des principes qui s’en sont déga-
gés aux yeux des grandes écoles juridiques et de la 
jurisprudence musulmanes, d’obédience « sunnite » 
surtout. Incontestablement, le leitmotiv de celles-ci 
était la supériorité de l’islam sur toutes les autres 
religions – une idéologie fomentée sans conteste 
grâce au pouvoir qu’ont exercé les musulmans sur 
les peuples dont le territoire avait été conquis ; il 
faut ajouter, à notre avis, l’esprit tribal des premières 
hordes arabes ayant adopté l’islam.

Les chapitres abordent successivement « Diver-
sité religieuse et hiérarchie entre les religions » (ch. 1, 
p. 13-53) ; « Classification des incroyants » (ch.  2, 
p. 54-86) ; « Y a-t-il « non-contrainte » (lā ikrāh) 

en religion ? (ch. 3, p. 87-120) ; « Apostasie » (ch. 4, 
p. 121-159) ; « Mariages interreligieux » (ch. 5, p. 160-
193). Ils sont encadrés par une longue introduction 
(p. 1-12) et des « Conclusives observations » (p. 194-
199). Suivent une bibliographie choisie (p. 200-214) 
et l’index général.

Sans pouvoir nous attarder sur chacun des cha-
pitres, nous présentons ici l’essentiel des conclusions 
de la recherche de Friedmann.

D’emblée, nous lisons (p. 194) que la grande 
variété des perspectives ou solutions en jeu et la 
teneur des arguments qui les supportent témoignent 
incontestablement de la vitalité de la vie intellectuelle 
de l’islam aux premiers temps de son histoire !

D’une manière générale, il se dégage de l’investi-
gation effectuée, qu’il a existé une couche ancienne 
de la Tradition manifestant une plus grande tolérance 
ou indulgence à l’égard, surtout, des deux religions 
monothéistes existantes en Arabie et remontant au 
Prophète lui-même. Avec le temps, elle s’est éclipsée 
dans la majorité des questions et des écoles pour 
donner place à une tendance plus « stricte et rigo-
riste » qui lui faisait concurrence dès le début. Au ch. 1 
notamment, Friedmann a pu retracer une tradition 
consistante où les frontières de la nouvelle religion 
n’étaient pas suffisamment définies, les adeptes des 
deux autres religions aînées ayant bien fait partie de 
la communauté des « croyants » ! Avec la « cristallisa-
tion » de l’islam (ixe siècle ?), cela a été nié et même 
violemment réfuté.

On ne manquera pas de mettre en relation ce 
constat avec la recherche moderne portant sur la 
rédaction et fixation des textes fondateurs de l’islam, 
comme sur l’image que reflètent les textes chrétiens 
contemporains de la première expansion arabe. Du 
côté musulman en tout cas, les sources ne nous per-
mettent pas de suivre la chronologie et le processus 
de cette évolution.

La recherche de Friedmann révèle globalement 
la même chose (évolution « négative » et impossibili-
té de la suivre dans le temps…) par rapport aux autres 
questions traitées dans son ouvrage : égalitarisme 
entre prophètes versus prééminence du Prophète de 
l’islam ; entre les tenants des religions monothéistes 
versus suprématie des musulmans (conjointement 
à la limitation du sens de mu’minūn et des droits 
des non-musulmans…) ; endurcissement eu égard 
à l’apostasie ; restrictions imposées aux mariages 
mixtes, etc.

Quant au célèbre verset coranique lā ikrāha fī 
al-dīn (« point de contrainte en matière religieuse »), 
l’analyse des sources et des faits montrent bien la 
relativité de l’injonction et que, dans le droit et la ju-
risprudence, la pratique de la contrainte a été rendue 
légitime eu égard aux idolâtres/polythéistes et aux 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 26 (2011) Friedmann Yohanan: Tolerance and Coercion in Islam : Interfaith Relations in the Muslim Tradition., recensé par A. Sidarus
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 26	 44

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

manichéens (ici pour des motifs ethno-politiques…), 
tout comme aux femmes et aux enfants dans cer-
taines circonstances.

Déjà dans l’introduction (p. 9-10), l’Auteur nous 
avisait bien que ni lui ni personne ne devrait jauger 
l’attitude des musulmans du Moyen Âge – objet 
spécifique de sa recherche – à l’aune de l’idéal de 
liberté religieuse plus ou moins admis et établi de 
nos jours. À l’époque où la doctrine musulmane sur 
le sujet a été élaborée, tolérance et liberté religieuses, 
ou encore égalité et partenariat entre les religions 
n’étaient pas « des notions positives ou des objectifs 
désirables ». Et les chrétiens de l’époque, qu’ils soient 
latins ou byzantins, n’ont guère fait exception ! Pour 
reprendre la formule judicieuse de B. Lewis : « Pour 
les musulmans tout comme pour les chrétiens, la 
tolérance est une vertu nouvelle et l’intolérance un 
crime nouveau. » C’est de même le cas pour les hin-
dous ou les confucéens chinois, pour ne parler que 
des grandes religions !

L’important est de ne pas « essentialiser » les 
pratiques anciennes. Et nombre de penseurs mu-
sulmans ont questionné ces pratiques ainsi que les 
bases juridiques qui leur étaient sous-jacentes. Ils 
ont proposé de nouvelles approches exégétiques 
des textes sacrés en fonction de la modernité et de 
la mondialisation. Il faut attendre qu’elles fermentent 
et que les peuples puissent modifier progressivement 
leurs attitudes et leurs comportements séculaires, 
sinon millénaires. N’oublions pas, par exemple, les 
longues résistances chrétiennes, surtout romaines-
catholiques, à l’Illuminisme européen et la perma-
nence, sinon le regain, dans certains pays de tradition 
chrétienne, des conflits interconfessionnels !

Quoiqu’il en soit, au-delà de ces considérations 
génériques et des questions particulières analysées 
et discutées dans l’ouvrage, Friedmann attire notre 
attention (p. 7) sur le fait que la liberté religieuse 
aujourd’hui implique d’autres dimensions : il ne s’agit 
pas d’assurer seulement la liberté de culte et des pra-
tiques, mais aussi celle de prêcher sa propre religion, 
de changer de religion ou même de n’en avoir aucune. 
Autant d’aspects qui sortaient du cadre de son étude, 
sans cesser de constituer un défi, dirions-nous, aux 
musulmans de nos jours, comme aux adeptes des 
autres grandes religions, à tout groupe ethnique ou 
à toute nation.

Adel Sidarus 
Evora, Portugal

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 26 (2011) Friedmann Yohanan: Tolerance and Coercion in Islam : Interfaith Relations in the Muslim Tradition., recensé par A. Sidarus
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

