
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 26	 27

Urvoy �Dominique, 
Histoire de la pensée arabe et islamique.

Paris, Seuil, 2006, 686 p.  �
ISBN : 978-2020490412

Le public français dispose depuis de nombreuses 
années d’ouvrages d’ensemble souvent brillants et 
érudits présentant la production philosophique et 
théologique de la culture musulmane classique et 
moderne. La présente publication de D. Urvoy consti-
tue toutefois une tentative exceptionnelle par son 
ambition et son ampleur. Comme D.U. s’en explique, 
il n’y construit pas un catalogage des doctrines ayant 
marqué la pensée arabe, ni ne situe celle-ci comme 
simple écho de l’histoire politique et sociale, mais 
cherche à souligner les questions qui se sont posées 
et les différentes réponses qui leur ont été apportées 
au fil des siècles, transmises et transformées au cours 
des différentes étapes de l’histoire. Pour prendre des 
exemples particulièrement évidents, la notion de 
qadar ou bien les doctrines de l’imamat sont définies 
à partir des conflits politiques du premier siècle de 
l’Hégire (p. 77 sq), puis leurs développements ulté-
rieurs plus complexes analysés.

L’ampleur de l’ouvrage de D. Urvoy est d’abord 
chronologique. L’exposé commence avec « les valeurs 
de l’anté-islam » (chap. 1), du fait de leur perdurance 
au cours des siècles qui ont suivi : ainsi dans le cas du 
rôle de la vengeance traditionnelle dans l’opposition 
de Mu‘āwiya au califat de ‘Alī, ou des répercussions 
de la morale arabe bédouine sur les grands traités 
d’éthique de l’époque abbasside. L’histoire de la 
pensée arabe et islamique parcourt la période mé-
diévale et moderne, et se clôt par l’évocation des 
penseurs les plus récents, tels Naṣr Ḥāmid Abū Zayd 
ou Muḥammad Ṭālbī.

Son ampleur concerne également les champs 
épistémologiques. Le propos englobe bien sûr la 
pensée strictement religieuse. Nous y trouvons l’évo-
cation de la formation du kalām, avec un exposé sur 
ses débuts, ancrés dans les données historiques et 
politiques ; ses développements divers en dehors et 
au sein du sunnisme, jusqu’à l’œuvre de Faḫr al-Dīn 
al-Rāzī. Les chapitres relevant des questions d’ordre 
philosophique, au sens de falsafa, sont particuliè-
rement nourris. L’auteur s’attarde sur les contacts 
entre la pensée islamique et la civilisation perse, et 
surtout grecque : sur la nature et la périodisation des 
traductions (et leur arrêt brusque au xe siècle, p.‑155). 
Une place de choix est offerte à Kindī et son milieu, 
à Fārābī surtout, mais aussi à ‘Āmirī – avec un long 
arrêt sur Avicenne bien sûr. La falsafa andalouse n’est 
pas en reste avec Ibn Bāğğa, les philosophes juifs es-
pagnols et bien sûr Averroès, auquel D.U. a consacré 

des ouvrages remarqués. L’auteur relève l’importance 
de la pensée éthique de l’époque abbasside, nourrie 
de culture historique, imprégnée de philosophie 
hellénique, qui replace les valeurs islamiques dans 
un cadre plus universel. L’aboutissement littéraire 
de cette vaste tendance se retrouve dans les œuvres 
d’un Miskawayh ou d’un Tawḥīdī. Plus prégnante 
encore est soulignée l’évolution vers les grandes syn-
thèses sunnites ne relevant à strictement parler ni du 
kalām ni de la falsafa – comme celles d’Ibn Ḥazm, de 
Ġazālī, ou encore la doctrine almohade (chap. xxiv) 
et celle d’Ibn Taymiyya. Elles apparaissent ainsi dans 
le courant d’un mouvement de l’esprit divers mais 
cohérent et polarisé, auquel ont concouru ces di-
verses disciplines.

Cette confluence est enrichie par la référence 
à des champs disciplinaires bien plus larges, où 
figurent : le rôle de la poésie comme expression de 
valeurs éthiques, ainsi qu’il a été dit plus haut ; mais 
aussi la pensée grammaticale (chap. vii), qui occupe 
une place tout à fait centrale dans une culture fondée 
sur le Livre. La langue exprime-t-elle l’essence des 
choses, traduit-elle au mieux le réel ? Ou bien les no-
tions philosophiques seules nous transportent-elles 
sur le terrain neutre d’une pensée objectivement 
construite ? L’ouvrage tient aussi compte de l’élabo-
ration de la pensée proprement juridique (chap. viii), 
vu son rôle central dans la définition de ce qui va pro-
gressivement devenir le sunnisme. La méthodologie 
du droit inclut en effet une anthropologie complète 
et structurée, et ne se réduit pas à une étude compi-
latoire de normes transmises. La pensée scientifique, 
abordée avec des figures de proue comme Bīrūnī, 
l’épistémologie ne sont pour autant pas absentes 
(cf. notamment le chap. xviii). Enfin, l’évolution de 
la pensée chrétienne et juive dans l’Orient islamique 
est aussi objet de passages importants. Les apports 
et influences avec le milieu islamique – dans les deux 
sens – sont analysés dans le domaine de la falsafa et 
du kalām en particulier.

Géographiquement, les auteurs étudiés sont 
ceux de la zone « centrale » du monde musulman. 
D’intéressantes présentations de la pensée « occiden-
tale », almohade notamment, sont incluses comme 
nous l’avons vu. L’Iran safavide est l’objet d’un cha-
pitre, et des excursus sur des formes plus décentrées, 
tels l’islam chinois, enrichissent le propos.

Proportionnellement moins importante, l’ana-
lyse de la pensée musulmane depuis le choc avec 
l’Occident colonial jusqu’à la fin du xxe siècle n’en 
marque pas moins les jalons essentiels de la Nahḍa, et 
des auteurs critiques postérieurs à la Nahḍa jusqu’aux 
contemporains.

Le livre entend s’adresser à un public non 
spécialiste, ce qui explique le nombre restreint de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 26 (2011) Urvoy Dominique: Histoire de la pensée arabe et islamique., recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 26	 28

références, le plus souvent en langue française, une 
bibliographie générale étant proposée en fin de 
volume. Pour autant, il ne s’agit pas du tout d’un 
livre facile. Une bonne connaissance de l’histoire des 
sociétés musulmanes est souvent nécessaire pour 
en comprendre les développements. Il démontre, si 
besoin était, la complexité parfois étourdissante des 
courants de pensée qui ont élaboré, historiquement, 
« la » culture musulmane.

Pierre Lory 
EPHE - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 26 (2011) Urvoy Dominique: Histoire de la pensée arabe et islamique., recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

