
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 26	 26

Papas �Alexandre, 
Mystiques et vagabonds en islam –  
Portraits de trois soufis qalandars.

Paris, Cerf, Patrimoines –  �
visages de l’islam, 2010.  �
ISBN : 978-2204092944

Cette étude nous ouvre un accès important sur 
un domaine doublement mal connu. Il aborde une 
frange du soufisme à la fois marginale (au sens social 
du terme) et très visible, les Qalandars (1). Il rend 
compte par ailleurs de mystiques d’une région très 
décentrée, celle du Turkestan oriental, dont l’histoire 
et la littérature sont encore mal situées par le public 
français. Alexandre Papas nous y livre une étude sur 
trois personnages distincts, pris successivement :

Bābārahīm ‘Mashrab’ (1640-1711) est l’auteur 
d’un Dīwān écrit en turc chagatay connu et diffusé, 
du fait de sa qualité littéraire notamment. Son per-
sonnage connaît d’ailleurs un regain de popularité 
depuis l’indépendance de l’Ouzbékistan en 1991, 
où il est valorisé comme une figure nationale. À 
travers une relecture attentive de ce texte, qui inclut 
d’importants passages hagiographiques, A. Papas 
retrace la courbe de vie d’un errant en quête conti-
nuelle de rencontre avec un grand maître spirituel 
et bien sûr, au final, avec Dieu Lui-même. Le profil 
hagiographique est celui d’un Qalandar mendiant, 
nu et hirsute, à la fois vrai fou depuis son enfance et 
authentique mystique toujours en devenir, inspiré 
et thaumaturge, admonestant les croyants par des 
paroles et par des actes paradoxaux. Il fascine et irrite, 
passant sa vie sur les routes de l’Asie Centrale et de 
l’Inde à rechercher sans trouver, voyageant physique-
ment et mentalement à la fois, célibataire toujours. 
Propageant l’islam auprès des païens, il renvoie les 
musulmans routiniers à leur paganisme implicite. Il 
finit exécuté dans des circonstances rappelant celles 
de ��������������������������������������������������Ḥ�������������������������������������������������allā���������������������������������������������ğ��������������������������������������������, mais sur un mode « qalandar », voire paro-
dique. Cette biographie est constituée pour bonne 
part de récits merveilleux et légendaires, mais on 
ne peut douter que Mashrab ait réellement existé 
et surtout que ces récits renvoient à un imaginaire 
authentiquement assumé à cette époque. 

Muḥammad Ṣiddīq Zalīlī (né en 1676 ou 1680) 
a pu suivre dans sa ville natale de Yārkand un cur-
sus en sciences islamiques, comme Mashrab – ce 
qui explique leur faculté de rédiger de la poésie 

(1)  Comme introduction au qalandarisme, nous disposons entre 
autre de l’étude d’A.T. Karamustafa, God’s Unruly Friends. Dervish 
Groups in the Islamic Middle Period 1200-1550, Oxford, Oneworld, 
1994 ; et de Ch. Tortel, L’ascète et le bouffon. Qalandars, vrais et 
faux renonçants en Islam, Paris, Actes Sud, 2009.

ou des ouvrages en prose. D’abord rattaché à la 
Naqšbandiyya et donc à une forme de spiritualité très 
classique, il connaît une conversion qui le pousse à 
choisir la voie des qalandars « fous ». Il se mit en route 
et relata ses déplacements dans un Safarnāma en 
prose parsemé de poèmes, encore assez peu connu, 
mais livrant d’intéressants renseignements sur les 
Qalandars eux-mêmes comme sur les lieux visités 
en Asie Centrale et la société de l’époque. Il se fixe 
finalement à Khotan où il meurt en 1753.

Nidā’ī (1688-1760) possède une œuvre en poésie 
et en  prose conservée dans de nombreux manus-
crits. Né à Kāšgar, il passa la fin de sa vie à Istanbul 
comme un personnage assez bien situé dans l’histoire 
ottomane. Son parcours reflète celui d’un errant 
beaucoup plus « rangé » que les précédents, au point 
qu’on a pu lui contester d’avoir vécu en vrai Qalandar. 
Profondément ancré dans la spiritualité naqšbandī, 
dans sa généalogie initiatique et dans le respect de 
la charia, il opta toutefois pour le voyage et exalta 
la pauvreté. Ses écrits relatent ses périples en Asie 
Centrale. Mais une fois fixé à Istanbul, il se maria et 
devint maître d’une tekke naqšbandī.

Le travail d’A. Papas ne représente pas une 
simple superposition de trois études textuelles. Il 
fournit une réflexion continue sur le phénomène 
qalandar en Asie centrale : ses manifestations, sa 
portée religieuse et sociale. La réflexion porte d’abord 
sur l’éclosion et la diffusion même du mouvement 
qalandar. Elle insiste sur ce qui en fait le dénomina-
teur profond : le voyage et l’errance, et non, comme 
on le dit parfois, la provocation pure et la rébellion. 
Elle tâche de tracer l’évolution de l’accueil fait à ces 
singuliers soufis vagabonds, celle du regard porté sur 
eux par la société musulmane de l’époque (v. p. 26, 
118, 135, 156, 208, 224). Malgré les étrangetés du 
comportement de ces errants, ils ont en effet été 
perçus comme des hommes de Dieu, respectés, voire 
vénérés. De ce fait, ils furent progressivement tolérés, 
y compris dans les milieux des hommes de religion, 
au point d’être souvent admis, imités, ou pratique-
ment absorbés dans la vision normative de l’époque 
ottomane. Enfin, l’ensemble de ces textes fournit un 
reflet important de la vie et des aspirations du peuple 
pauvre de l’Asie Centrale, rendu muet par ceux qui 
ont écrit l’histoire officielle.

Pierre Lory 
EPHE - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 26 (2011) Papas Alexandre: Mystiques et vagabonds en islam – Portraits de trois soufis qalandars., recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

