| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

PAapAs Alexandre,
Mystiques et vagabonds en islam -
Portraits de trois soufis galandars.

Paris, Cerf, Patrimoines —
visages de l'islam, 2010.
ISBN: 978-2204092944

Cette étude nous ouvre un acces important sur
un domaine doublement mal connu. Il aborde une
frange du soufisme a la fois marginale (au sens social
du terme) et trés visible, les Qalandars (V. Il rend
compte par ailleurs de mystiques d’'une région tres
décentrée, celle du Turkestan oriental, dont I'histoire
et la littérature sont encore mal situées par le public
francais. Alexandre Papas nous y livre une étude sur
trois personnages distincts, pris successivement:

Babarahim ‘Mashrab’ (1640-1711) est l'auteur
d’un Diwan écrit en turc chagatay connu et diffusé,
du fait de sa qualité littéraire notamment. Son per-
sonnage connait dailleurs un regain de popularité
depuis I'indépendance de I'Ouzbékistan en 1991,
ou il est valorisé comme une figure nationale. A
travers une relecture attentive de ce texte, qui inclut
d’'importants passages hagiographiques, A. Papas
retrace la courbe de vie d’'un errant en quéte conti-
nuelle de rencontre avec un grand maitre spirituel
et bien shr, au final, avec Dieu Lui-méme. Le profil
hagiographique est celui d'un Qalandar mendiant,
nu et hirsute, a la fois vrai fou depuis son enfance et
authentique mystique toujours en devenir, inspiré
et thaumaturge, admonestant les croyants par des
paroles et par des actes paradoxaux. Il fascine et irrite,
passant sa vie sur les routes de I'Asie Centrale et de
I'Inde a rechercher sans trouver, voyageant physique-
ment et mentalement a la fois, célibataire toujours.
Propageant l'islam aupres des paiens, il renvoie les
musulmans routiniers a leur paganisme implicite. Il
finit exécuté dans des circonstances rappelant celles
de Hallag, mais sur un mode « qalandar », voire paro-
dique. Cette biographie est constituée pour bonne
part de récits merveilleux et légendaires, mais on
ne peut douter que Mashrab ait réellement existé
et surtout que ces récits renvoient a un imaginaire
authentiquement assumé a cette époque.

Muhammad Siddiq Zalili (né en 1676 ou 1680)
a pu suivre dans sa ville natale de Yarkand un cur-
sus en sciences islamiques, comme Mashrab - ce
qui explique leur faculté de rédiger de la poésie

(1) Comme introduction au galandarisme, nous disposons entre
autre de létude d’A.T. Karamustafa, God'’s Unruly Friends. Dervish
Groups in the Islamic Middle Period 1200-1550, Oxford, Oneworld,
1994; et de Ch. Tortel, Lascéte et le bouffon. Qalandars, vrais et
faux renongants en Islam, Paris, Actes Sud, 2009.

ou des ouvrages en prose. D’abord rattaché a la
Nagsbandiyya et donc a une forme de spiritualité tres
classique, il connait une conversion qui le pousse a
choisir la voie des qalandars « fous ». [l se mit en route
et relata ses déplacements dans un Safarnama en
prose parsemé de poemes, encore assez peu connu,
mais livrant d’intéressants renseignements sur les
Qalandars eux-mémes comme sur les lieux visités
en Asie Centrale et la société de I'époque. Il se fixe
finalement a Khotan ou il meurt en 1753.

Nida'1 (1688-1760) possede une ceuvre en poésie
et en prose conservée dans de nombreux manus-
crits. Né a Kasgar, il passa la fin de sa vie a Istanbul
comme un personnage assez bien situé dans I'histoire
ottomane. Son parcours reflete celui d’'un errant
beaucoup plus « rangé » que les précédents, au point
qu'on a pu lui contester d’avoir vécu en vrai Qalandar.
Profondément ancré dans la spiritualité nagsbandj,
dans sa généalogie initiatique et dans le respect de
la charia, il opta toutefois pour le voyage et exalta
la pauvreté. Ses écrits relatent ses périples en Asie
Centrale. Mais une fois fixé a Istanbul, il se maria et
devint maitre d’une tekke nagsbandi.

Le travail d’A. Papas ne représente pas une
simple superposition de trois études textuelles. Il
fournit une réflexion continue sur le phénomeéne
galandar en Asie centrale: ses manifestations, sa
portée religieuse et sociale. La réflexion porte d'abord
sur l'éclosion et la diffusion méme du mouvement
galandar. Elle insiste sur ce qui en fait le dénomina-
teur profond: le voyage et l'errance, et non, comme
on le dit parfois, la provocation pure et la rébellion.
Elle tache de tracer I'évolution de l'accueil fait a ces
singuliers soufis vagabonds, celle du regard porté sur
eux par la société musulmane de I'époque (v. p. 26,
118, 135, 156, 208, 224). Malgré les étrangetés du
comportement de ces errants, ils ont en effet été
percus comme des hommes de Dieu, respectés, voire
vénérés. De ce fait, ils furent progressivement tolérés,
y compris dans les milieux des hommes de religion,
au point d'étre souvent admis, imités, ou pratique-
ment absorbés dans la vision normative de I'époque
ottomane. Enfin, I'ensemble de ces textes fournit un
refletimportant de la vie et des aspirations du peuple
pauvre de I'Asie Centrale, rendu muet par ceux qui
ont écrit I'histoire officielle.

Pierre Lory
EPHE - Paris

| BCAI 26 26

BCAI 26 (2011) Papas Alexandre: Mystiques et vagabonds en islam - Portraits de trois soufis qalandars., recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

