
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 26	 21

Kohlberg �Etan, Amir-Moezzi Mohammad Ali, 
Revelation and Falsification. The Kitāb al-qirā’āt 
of Aḥmad b. Muḥammad al-Sayyārī.  �
Critical Edition with an Introduction and Notes.

Brill, Leiden-Boston (Texts and Studies on the 
Qur’ān, 4), 2009, 363 + ٢٥١ p.
ISBN : 978-9004167827

Qu’ils soient sunnites ou chiites, nombre d’ou-
vrages en arabe qui traitent de la question sensible 
des variantes de lecture dans le Coran ne nous sont 
hélas connus qu’à travers les citations qu’en font les 
sources historiographiques et bio-bibliographiques, 
plus particulièrement al-Fihrist d’Ibn al-Nadīm (1). Le 
peu qui nous sont parvenus dans le monde sunnite 
est encore en attente d’une édition scientifique de 
valeur (2), comme celle dont a bénéficié ce livre que 
nous avons entre les mains, dont il faut rappeler qu’il 
constitue l’un des plus anciens ouvrages en la matière 
qui nous soit conservé dans sa totalité. C’est pourquoi 
il faut saluer ce livre comme une étape décisive dans 
la connaissance des qirā’āt, eu égard aux nouvelles 
lumières qu’elles jettent sur la nature des premiers 
rapports entre les deux familles doctrinales rivales : 
le sunnisme et le chiisme.

 Aux quatre principaux manuscrits sur les huit 
localisés, qui ont été nécessaires à la réalisation de 
ce travail d’édition ambitieux, les deux éditeurs Etan 
Kohlberg et Mohammad Ali Amir-Moezzi (désormais 
respectivement E.K., M.A.A.-M.) ont joint quatre 
autres sources religieuses du chiisme pour rétablir 
le texte en en reconstituant certains passages la-
cunaires : 1) Ibn al-Ğuḥām (m. 328/940), Ta’wīl ma 
nazal fī al-Qur’ān al-karīm fī al-nabī wa-ālihi à travers 
les citations qu’en fait al-Nağafī ʿAlī al-Astarābādī 
dans son Ta’wīl al-āyāt al-ẓāhira ; 2) al-Ḥillī, Ḥasan 
b. Sulaymān, Muḫtaṣar baṣā’ir al-darağāt ; 3) al-Nūrī 
al-Ṭabarsī/Ṭabrisī, Faṣl al-ḫiṭāb, 4) id., Mustadrak 
al-Wasā’il. Bien évidemment le résultat n’en est que 
plus convaincant. 

(1)  Cf. Ibn al-Nadīm, al-Fihrist, éd. G. Flügel, Beyrouth, s.d., 
principalement p. 24-33 ; voir aussi l’ouvrage d’al-Dāwudī 
(m. 945/1539), omis dans ce volume : Ṭabaqāt al-mufassirīn, 
I-II, éd. ʿA. Muḥammad ʿUmar, 1392/1972, où sont cités les 
titres des livres des premiers spécialistes en science des qirā’āt 
aujourd’hui disparus.
(2)  Pour en donner un exemple significatif, citons le livre 
d’Abū Zurʿa ʿAbd al-Raḥmān b. Muḥammad b. Zanğala, Ḥuğğat 
al-qirā’āt, éd. Saʿīd al-Afġānī, Mu’assasat al-risāla, Beyrouth, 
1982/1402, qui semble avoir besoin d’une nouvelle édition 
approfondie. Par ailleurs, même l’édition d’al-Ḥuğğa fī l-qirā’āt al-
sabʿ, d’al-Ḥusayn b. Aḥmad Ibn Ḫālaway, Beyrouth, 1971, établie 
par ʿAbd al-ʿĀl Sālim Makram serait à refaire à la lumière de la 
polémique sur la paternité incertaine de cet ouvrage.

Nul doute que c’est bien l’exhaustivité qui est 
visée dans ce travail de qualité où presque rien n’est 
épargné de l’attirail critique d’édition pour y parvenir. 
Dès la préface la double valeur historique de l’ouvrage 
est soulignée par le biais du rapport antagonique qu’il 
entretient avec les lectures coraniques sunnites de 
son époque, d’où l’évidence de cette conclusion « For 
this raison, KQ is of major importance both for the 
doctrinal history of Shīʿism and, more generally, for 
the history of the redaction of the Qur’ān » (p. vii).

La structure de l’édition se présente ainsi : l’In-
troduction (p. 1-53), les « Notes » qui constituent le 
noyau de la critique analytique (p. 55-289), la biblio-
graphie des œuvres citées (p. 291-324), l’index général 
(p. 325-354), l’index des citations coraniques (p. 355-
363) et enfin, précédé d’une table des matières, le 
texte arabe du Kitāb al-qirā’āt aw al-Tanzīl wa-l-taḥrīf, 
d’Abū ʿAbd Allāh Aḥmad b. Muḥammad al-Sayyārī, 
paginé en chiffres indiens (p. ٢٠١-٣). Étant donné 
qu’il s’agit d’une considérable édition qui a nécessité 
la conjugaison d’efforts de deux spécialistes éminents 
du chiisme, les six sections qui composent l’introduc-
tion ont donc été réparties entre eux comme suit : 
la rédaction des trois premières (p. 2-30) est due à 
M.A.A.-M, celle des trois dernières (p. 30-53) à E.K.

Dans la première section M.A.A.-M. revient 
sur les questions de la datation de l’écrit religieux 
en Islam qui ont été abondamment étudiées par 
les chercheurs occidentaux. Il souligne avec amples 
détails l’antagonisme des thèses avancées à ce sujet 
entre les partisans d’une date reculée de l’écriture 
en tant que moyen de transmission du savoir, en 
tête desquels viennent N. Abbott et F. Sezgin, et les 
défenseurs d’une date tardive, qu’incarne surtout 
J. Wansbrough à la suite de J. Schacht et R. Blachère 
(p. 2-6). Entre ces deux courants extrêmes se tiennent 
les tenants de la proposition médiane, celle d’une 
approche critique neutre. Parmi ces derniers, on 
compte H. Motzki qui a exprimé son étonnement 
relativement à l’écart considérable entre les résultats 
de la datation du texte coranique. Il a évoqué à titre 
d’exemple quatre cas significatifs : pour Schwally, 
le Coran serait rédigé à l’époque de ʿUṯmān, pour 
Mingana, à l’époque de ʿAbd al-Malik, pour Wans-
brough, au début du iiie/ixe siècle, et finalement pour 
Burton, du vivant du prophète même. La question 
de la fiabilité des sources musulmanes dans un projet 
d’écriture de l’histoire du Coran a également été abor-
dée dans une approche historique, où sont passées 
en revue les diverses positions qu’elle avait suscitées 
depuis l’avis favorable de T. Nöldeke (Geschichte des 
Qorāns publié en 1806) jusqu’au rejet péremptoire 
des tenants de l’hypercriticisme. Nous apprenons que 
ces derniers feront l’objet d’une critique soutenue de 
la part des successeurs de Nöldeke, tels A.T. Welch, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 26 (2011) Kohlberg Etan, Amir-Moezzi Mohammad Ali: Revelation and Falsification. The Kitāb al-qirā’āt of Aḥmad b. Muḥammad al-Sayyārī. Critical Edition with an
Introduction and Notes., recensé par L. Daaif
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 26	 22

R. Paret et surtout G. Schoeler, qui rejette la thèse de 
Wansbrough. À son avis, ce genre de thèse n’a plus lieu 
d’être depuis la datation au carbone-14 des fragments 
du Coran retrouvés dans la ville de Ṣanʿā’, suivant 
laquelle ils seraient rédigés entre 37/657 et 71/690. 
Dans l’exposition de cette polémique, M.A.A.-M. ne 
perd pas de vue les étapes du développement de 
la science du hadith (ʿilm al-ḥadīṯ), comme critère 
déterminant dans l’histoire du Coran, ni les interro-
gations qu’avait suscitées l’indépendance du droit 
légal (fiqh) par rapport au Coran, sur lesquelles se 
fonde justement la thèse critique de J. Schacht. C’est 
un synopsis complet des études coraniques qui nous 
est offert dans cette section, en dépit de l’absence 
des contributions de certains chercheurs, dont celle 
d’Ibn Warraq, qui s’inscrit pourtant dans la lignée 
de J. Wansbrough, étant adepte de la méthodologie 
historique hypercritique (3).

Il consacre la deuxième section (p. 12-24) aux 
informations incohérentes, voire contradictoires que 
proposent les sources musulmanes, alimentant du 
coup la polémique actuelle entre les historiens de 
l’écrit à la première période de l’Islam. Ils s’y réfèrent 
aussi bien pour affirmer leur thèse que pour infirmer 
celle de leurs contradicteurs. La version officielle de 
l’histoire de la recension du Coran est revisitée à la 
lumière des principales réactions qu’elle a provoquées 
chez les différents groupes de spécialistes du Coran, 
sans omettre la question de l’abrogation et de l’am-
biguïté de certains versets coraniques, question par 
laquelle fut envisagée une datation de la rédaction 
du corpus coranique.

Quant à la troisième section (p. 24-30), M.A.A.-
M. y expose les points de vue des imams chiites, en 
partant du récit selon lequel le premier imam, ʿAlī b. 
Abī Ṭālib aurait dissimulé la recension authentique 
du Coran, qui était bien plus longue que la vulgate 
officielle, dans la louable intention de la préserver des 
falsificateurs pour qu’elle fût secrètement transmise 
à sa descendance. Il rappelle, à juste titre, que les 
études en ce domaine sont assez rares, et qu’elles 
peuvent être ramenées grosso modo à trois groupes 
essentiels : 1) celui pour lequel les doutes émis par 
les premiers chiites à propos de l’authenticité de 
la vulgate ʿuṯmānienne, sont dépourvus de fonde-
ment historique, et ne sauraient pour cette raison 
constituer un postulat de départ pour aborder la 
question de l’authenticité du Coran ; 2) celui qui 
conteste le rejet total de la vulgate par les Imamites 
qui n’auraient pas en réalité mis en doute l’authen-
ticité de son contenu, mais auraient seulement fait 

(3)  Principalement sa thèse centrale : What the Koran Really Says. 
Language, Text and Commentary, Amherst-New York, Prometh-
eus Books, 2002, 782 p.

observer qu’il y manque quelques mots et passages ; 
3) et enfin, le dernier groupe qui est persuadé que les 
Imamites, se fondant sur les traditions rapportées de 
leurs imams dans le vaste corpus de hadiths chiites, 
auraient ouvertement remis en cause l’intégrité du 
codex ʿuṯmānien, voire même accusé les sunnites 
d’avoir altéré le Coran. Mais à vrai dire, souligne 
M.A.A.-M., toutes les œuvres sans exception des 
imams prébouyides qui nous sont parvenues, soulè-
vent d’une manière ou d’une autre, directement ou 
indirectement la question de la falsification de ladite 
vulgate ʿuṯmānienne, en énumérant ensuite une di-
zaine d’autorités chiites des plus célèbres qui ont pris 
part, dans leur écrit, à la polémique, tels que al-Ṣaffār 
al-Qummī (m. 290/903), al-Kulīnī (m. 329/941), Abū 
al-Naḍr b. Masʿūd al-ʿAyyāšī (p. 26).

La seconde partie de l’introduction, due à E.K., 
traite respectivement, en trois sections, de la vie et 
l’œuvre d’al-Sayyārī, de son ouvrage Kitāb al-qirā’āt et 
des étapes et plan de travail qu’a nécessités cette édi-
tion. Il s’avère qu’en dépit de la stature d’al-Sayyārī en 
tant qu’historien éminent de la littérature exégétique 
imamite, la communauté scientifique dispose de peu 
d’informations biographiques à son sujet. Bien qu’on 
soit largement informé sur son époque et sur son ac-
tivité comme secrétaire (kātib) auprès des Ṭāhirides 
dans le Ḫurāsān sous les ʿAbbāsides, aucune source 
chiite disponible ne nous renseigne sur sa date de 
mort, encore moins sur sa date de naissance. Après un 
survol de maintes propositions douteuses et erronées, 
et citation de plusieurs passages tirés des sources 
tardives4 dans lesquels al-Sayyārī est présenté comme 
un disciple de deux imams successifs, ʿ Alī al-Hādī (m. 
254/868) et al-Ḥasan al-ʿAskarī (m. 260/873), reste la 
seule certitude que sa mort devrait avoir lieu au cours 
de la seconde moitié du troisième siècle de l’hégire.

L’évaluation de la qualité de la transmission 
d’al-Sayyārī en matière de hadith révèle un Garant de 
hadith de peu de confiance aux yeux d’une majorité 
des critiques des riğāl. Il est accusé par les uns d’être 
adepte de la doctrine de la métempsychose (tanāsuḫ), 
et jugé par les autres comme étant un transmetteur 
faible (ḍaʿīf), dont les chaînes de transmission se 
trouvent être en dernier ressort soit bricolées, soit 
incomplètes (marāsīl). Certains savants de Qom ne se 
sont pas fait faute de rejeter tout hadith dans l’isnād 
duquel figure le nom d’al-Sayyārī. Il en fut ainsi d’Ibn 
al-Walīd al-Qummī (m. 343/955) et d’Ibn Bābawayh 
(m. 381/991) qui s’étaient détournés de tous les 
hadiths qu’avait rapportés de lui son contemporain 

(4)  Telle celle d’Abū Ğaʿfar al-Ṭūsī, Riğāl, éd. M. Ṣ. Āl Baḥr al-
ʿŪlūm, Nağaf, 1381/1961 et d’Aḥmad b. Muḥammad al-Barqī, 
Kitāb al-Maḥāsin, éd. Ğ. al-Ḥusaynī al-Muḥaddiṯ, Taheran, 
1370/1950.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 26 (2011) Kohlberg Etan, Amir-Moezzi Mohammad Ali: Revelation and Falsification. The Kitāb al-qirā’āt of Aḥmad b. Muḥammad al-Sayyārī. Critical Edition with an
Introduction and Notes., recensé par L. Daaif
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 26	 23

Abū Ğaʿfar al-Ašʿarī al-Qummī, dans son livre Kitāb 
Nawādir al-ḥikma. Cependant, cela n’avait pas 
empêché d’éminents auteurs de transmettre sans 
restriction ses hadiths qu’ils consignaient dans leurs 
œuvres, ainsi dans le Tahḏīb al-aḥkām d’al-Ṭūsī, et 
dans le magistral al-Kāfī d’al-Kulīnī (p. 34).

En ce qui concerne le Kitāb al-qirā’āt (désormais : 
KQ), E.K. fait état en premier lieu de la caractéris-
tique des œuvres prébouyides auxquelles appartient 
celui-ci, à savoir qu’elles sont entièrement faites de 
traditions des imams émaillées de quelques hadiths 
du prophète, dont généralement les chaînes de trans-
mission sont complètes. Si en cela ce livre est resté 
fidèle à l’un des critères principaux de la rédaction 
d’œuvres religieuses à cette époque, il n’en est pas 
moins vrai qu’il diffère beaucoup de la littérature 
exégétique de ses contemporains par la grande place 
qu’il accorde principalement aux lectures coraniques. 
Car, quasiment les deux tiers du KQ, ajoute E.K., sont 
dévolus aux qirā’āt proprement dites dont plus d’une 
quarantaine sont ignorées des autres sources chiites. 
Aussi est-il possible de s’en convaincre grâce aux 
nombreux titres sous lesquels est cité cet ouvrage 
d’al-Sayyārī, titres qui renforcent davantage ce trait 
distinctif qui le caractérise.

Outre un descriptif détaillé du contenu du KQ, 
une analyse minutieuse est faite aussi bien du plan 
auquel obéit sa structure générale que de l’ordre 
des éléments constitutifs de chaque paragraphe sur 
un total de 725, tous numérotés. Comme dans les 
œuvres traditionnistes sunnites, c’est évidemment 
le même principe qui s’exerce dans l’organisation 
des éléments d’un hadith : liste des noms des trans-
metteurs jusqu’à celui de l’imam énonciateur de la 
tradition (matn), qui pourrait ailleurs, comme un 
maillon de la chaîne, renvoyer à son père, qui émet en 
dernier la tradition. Afin de mieux mettre en exergue 
l’originalité du KQ comparé aux écrits exégétiques de 
l’époque médiévale où il est difficile de distinguer la 
glose du texte coranique d’une véritable proposition 
de lecture, E.K. attire l’attention sur les formules dont 
use l’auteur pour indiquer clairement que c’est bien 
la lecture qui est visée : kaḏālika nazalat, hākaḏā 
nazalat (c’est ainsi qu’elle fut révélée), ou plus précis 
encore, wa-lākinnahā nazalat, mā nazalat illā hākaḏā 
(elle ne fut révélée que comme cela). Quoique attri-
buées à l’un des deux imams, Muḥammad al-Bāqir 
ou Ğaʿfar al-Ṣādiq, ou aux deux à la fois, et parfois à 
ʿAlī, de nombreuses lectures relatées dans KQ se trou-
vent ailleurs être celles du Compagnon Ibn Masʿūd 
(m. 32/652). Il y a plus remarquable encore : onze 
lectures exactement sont nommément citées sous 
l’autorité de ce dernier, autrement dit un nombre 
supérieur à n’importe quel autre en ce qui concerne 
les lectures citées dans les œuvres prébouyides. En 

revanche, nulle mention nominative n’est faite de la 
lecture du Compagnon Ubayy b. Kaʿb (m. 29/650), 
dont certaines qirā’āt sont pourtant mises sur le 
compte de l’un des deux imams. Et pour clore cette 
section, E.K. n’oublie pas de signaler une des sources 
majeures d’al-Sayyārī, à savoir le Kitāb al-Tanzīl wa-
l-taḥrīf de son maître, Muḥammad b. Ḫālid al-Barqī, 
œuvre hélas aujourd’hui perdue, et le Tafsīr de son 
contemporain Abū al-Naḍr b. Masʿūd al-ʿAyyāšī qui 
témoigne d’une forte affinité avec le KQ, dont ne nous 
est parvenue que la première moitié (sourates 1 à 18) 
dans laquelle on dénombre quatre-vingts traditions 
présentes également dans KQ. Et E.K. de conclure 
qu’on peut ainsi envisager la reconstitution compète 
des chaînes de transmission abrégées dans le Tafsīr 
grâce à celles du KQ.

Au cours de la dernière section intitulée « The 
edition », E.K. présente chacun des quatre manuscrits 
sur lesquels se fonde cette édition. Il en précise l’état 
matériel, le nombre des folios et des lignes par page, 
le lieu où le manuscrit fut copié mais aussi l’établis-
sement où il est actuellement répertorié, la date à 
laquelle il fut copié, si elle est mentionnée dans le 
colophon, et bien sûr le nom du copiste et sa date 
de mort et parfois même celui du correcteur, en te-
nant compte également d’un paramètre historique 
de taille, celui de la collation de la copie qu’il déduit 
quelquefois de menus détails épars glanés soigneu-
sement dans les premières pages qui sont dans un 
piteux état. Bien plus, il nous renseigne aussi sur les 
caractéristiques paléographiques et les particularités 
orthographiques de chaque manuscrit avec maints 
exemples extrêmement référencés. De même que les 
lacunes constatées sont systématiquement signalées, 
de même le désordre repéré dans certains folios est 
immédiatement corrigé (p.  46-50). Les quatre ma-
nuscrits à la base de cette édition se présentent dans 
cet ordre : 1) Marʿašī n° 1455, en 73 folios (= ms. M) ; 
2) université de Téhéran Miškāt n° 842, en 54 folios 
(= ms. L) ; 3) Marʿašī n° 12341, en 66 folios (= ms. T) ; 
4) Markaz Iḥyā’ al-turāṯ al-islāmī (Qom) n° 3889, en 46 
foilos (= ms. B). À ceux-là s’ajoutent les quatre autres 
sources chiites que nous avons évoquées plus haut 
où les citations faites du KQ sont également prises 
en compte dans sa reconstitution. Enfin, les citations 
coraniques dans cette édition, précise E.K., sont voca-
lisées selon la recension de Ḥafṣ (m. 165/785) d’après 
la lecture de ʿĀṣim (m. 127/745) conformément à 
l’édition standard du Caire.

À l’introduction succèdent les 725 notes 
critiques (p. 55-289) auxquelles renvoient les para-
graphes du texte du KQ  . Ces notes, rappelons-le, 
constituent la pierre angulaire de ce travail monu-
mental. Elles complètent les notes de bas de pages 
en arabe qui se trouvent dans la partie de l’édition 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 26 (2011) Kohlberg Etan, Amir-Moezzi Mohammad Ali: Revelation and Falsification. The Kitāb al-qirā’āt of Aḥmad b. Muḥammad al-Sayyārī. Critical Edition with an
Introduction and Notes., recensé par L. Daaif
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 26	 24

proprement dite (p. ٢٠١-٣), en fournissant d’amples 
informations sur le contenu de chaque paragraphe. 
Celles-ci se rapportent à l’identification minutieuse 
des transmetteurs mentionnés dans l’isnād en pro-
posant d’autres isnād-s pour le même matn. Elles 
concernent aussi les circonstances de la révélation 
(asbāb al-nuzūl) des versets cités, ainsi que les diffé-
rentes lectures qui s’y rattachent, et une succession 
d’autres sources, sunnites et chiites confondues, qui 
relatent le même passage. Ce faisant, E.K. s’attarde 
suffisamment sur d’éventuelles variantes et contra-
dictions, ce qui donne lieu à une impressionnante 
quantité de citations translittérées sans la moindre 
erreur typographique. Cette riche annotation dé-
borde ce cadre formel, puisqu’elle s’étend aussi, s’il 
en est besoin, aux récits prophétiques relatifs aux 
mérites de certaines sourates et versets coraniques, 
aux commentaires des salaf comme à l’aṯar des 
Compagnons, et aux remarques d’ordre gramma-
ticale et sémantique, faites par d’éminents savants 
classiques, sur tel passage ou tel mot dans un verset 
litigieux ; le tout soigneusement référencé suivant les 
abréviations énoncées, avec les numéros de page, de 
volume et même de notes de bas de page.

Il en va de même de la qualité de l’édition du 
KQ d’al-Sayyārī, laquelle se traduit par d’abondantes 
notes critiques infrapaginales rédigées en arabe, 
conformément aux règles qui ont été spécifiées 
par E.K. dans l’introduction, où les manuscrits sont 
souvent cités dans un ordre fixe (M ; L ; T ; B), suivis 
de renvois aux quatre autres sources chiites (F ; K ; 
N ; Ḥ), mais dont les détails de la reconstitution des 
passages fragmentaires ou illisibles ne sont fournis 
que dans l’appareil critique des « Notes ». Quant aux 
ajouts constatés dans les versets, au même titre que 
les variantes de lectures, ils sont signalés en couleur 
marron, tandis que la version de Ḥafṣ, accompagnée 
du numéro du verset et de la sourate, est mise entre 
crochets.

Les 114 sourates du Coran sont signalées dans les 
76 titres des chapitres du KQ, précédés d’un préam-
bule sans titre (p. ٩-٦), composé de dix-sept récits sur 
le Coran et l’origine de la divergence de ses lectures, 
que l’on fait remonter à Abū Ğaʿfar Muḥammad al-
Bāqir et à son fils Abū ʿAbd Allāh Ğaʿfar. Bien qu’en 
général chaque titre corresponde à une seule sourate, 
24 titres regroupent deux à trois sourates à la fois, à 
l’exception du 52e (p. ١٥٦-١٥٥ : 57, 58, 59, 60), 60e 
(p. ١٧٣-١٧٢ : 78, 79, 80, 81) et 67e (p. ١٨٧-١٨٦ : 95, 
96, 97, 98) titres regroupant quatre sourates chacun.

C’est l’unité du Texte de l’origine qui est le thème 
central de ces propos introductifs. Présumée à jamais 
perdue, cette unité du ḥarf est mise en évidence 
comme un postulat de base destiné à faire dépendre 
la divergence des lectures qui le supplantera, de la 

discorde clanique ultérieure dont le ressort politique 
fut défavorable aux descendants du Prophète. Par 
conséquent, le fameux hadith sunnite en vertu du-
quel le Coran serait à l’origine révélé en sept lectures 
canoniques (sabʿat aḥruf) se voit récusé par une 
succession d’affirmations de l’unité originelle de la 
Parole divine : bal huwa ḥarf wāḥid, min ʿindi wāḥid, 
nazala bihi malak wāḥid, ʿ alā nabī wāḥid (il est plutôt 
une seule lecture, émanant d’un Seul [Dieu], par le 
biais d’un seul ange, sur un seul prophète) (p. ٦ & ٧). 
Les deux premiers chapitres sur la basmala et la 
fātiḥa sont les seuls à être introduits par la formule 
« mā ğā’a fī sūrat », (ce qui a été rapporté au sujet de). 
On apprend que les imams identifient la basmala à 
un verset clé, le premier et le meilleur des versets de 
la fātiḥa, c’est pourquoi s’indignent-ils qu’elle soit 
considérée, par certains lecteurs, comme une simple 
formule rituelle à prononcer au début des sourates, 
ainsi que tiennent à l’affirmer les ḥanafites et les 
mālikites. Un tel avis, affirme al-Bāqir, constitue un vol 
(sariqa) pratiqué sur les versets du Coran, réduisant 
du coup leur nombre (p. ٢١ ,١٠).

Du point de vue du plan de la présentation, il 
est à noter que l’ordre des sourates est identique à 
celui de la vulgate sunnite. Cependant on regrettera 
que les noms de certaines sourates qui diffèrent de 
ceux du Coran actuel, ne soient pas mentionnés 
systématiquement dans les notes infrapaginales ni 
dans les annotations critiques des « Notes », bien 
que E.K. consente parfois à y faire allusion dans 
l’introduction (ex. al-bayyina/lam yakun, p.  41 ; 
al-šūrā/ʿ.S.Q  , p.  219), et que l’excellent index des 
citations coraniques (p. 355-363) reprenne les noms 
courants des sourates. Cette différence des noms 
n’est évidemment pas l’apanage du chiisme, dans la 
mesure où elle est souvent prise en compte dans les 
ouvrages de l’exégèse sunnite comme dans certaines 
éditions du Coran. Ayant été frappé par la répétition 
du nom de la même sourate al-Sağda (p. ١٠٩, sourate 
32, et p. ١٢٨ , sourate 41) nous avons estimé utile 
de proposer ici une liste complète des 17 sourates 
citées sous des noms différents en commençant par 
le nom commun : 

Isrā’/Banū Isrā’īl ; Mariam/k.h.y.ʿ.ṣ ; fāṭir/al-
malā’ika ; ġāfir/mu’min ; al-sağda/fuṣṣilat ; al-šūrā/
ʿ.S.Q ; al-maʿāriğ/sa’ala ; al-insān/hal atā ; al-naba’/
ʿamma yatasā’alūn ; al-takwīr/kuwwirat ; al-infiṭār/
infaṭarat ; al-inšiqāq/inšaqqat ; al-šarḥ/alam našraḥ ; 
al-ʿalaq/iqra’ ; al-bayyina/lam yakun ; Qurayš/li-īlāf ; 
al-masad/tabbat.

Les variantes de lecture sont naturellement plus 
nombreuses quand il s’agit des grandes sourates, par-
ticulièrement les premières où elles peuvent atteindre 
plus d’une trentaine, ainsi dans la 2e et la 3e sourates 
(p. ٣٧-١٧). Par contre, dans les petites sourates, il peut 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 26 (2011) Kohlberg Etan, Amir-Moezzi Mohammad Ali: Revelation and Falsification. The Kitāb al-qirā’āt of Aḥmad b. Muḥammad al-Sayyārī. Critical Edition with an
Introduction and Notes., recensé par L. Daaif
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 26	 25

s’agir d’une seule variante, comme dans la sourate 101, 
et parfois même d’aucune variante. Mais, à la place, la 
tradition se porte sur la circonstance de la révélation, 
la signification particulière d’un verset, l’explication 
d’un mot ou sur les faḍā’il, mérites d’une sourate ou 
d’un verset. Ainsi par exemple au sujet de la sourate 
100 (al-ʿādiyāt), que l’imam Abū al-Ḥasan al-Riḍā au-
rait récité lors d’une prière canonique, et que l’imam 
Ğaʿfar al-Ṣādiq aurait associé à l’admonition par Dieu 
du deuxième calife ʿUmar, cité en l’occurrence sous 
le nom de Zufar (p. ٦٨٨-٦٨٦ ,١٨٩). Il en est de même 
de la sourate 102 (al-takāṯur) qui est simplement 
soupçonnée d’être écourtée (p. ٦٩٢ ,١٩٠), de la 
sourate 110 (al-naṣr) (p. ٧١٣ ,١٩٦) où l’intervention 
est strictement d’ordre exégétique, et des sourates 
105 (al-fīl) et 106 (Qurayš) qu’al-Ṣādiq tient pour 
une seule sourate (p. ٧٠٠-٦٩٩ ,١٩٢). Il arrive même 
qu’une sourate figurant parfaitement dans le titre 
soit ignorée dans les traditions rapportées, comme en 
témoigne la sourate 60 (mumtaḥana) (p. ١٥٦-١٥٥) 
qui n’est concernée par aucun commentaire, mais 
dont on retrouve le verset 10 cité dans le chapitre 
de la sourate 5 (al-mā’ida), comme abrogation du 
verset 5 de celle-ci sur le mariage avec les femmes 
des gens du Livre (p. ٤٧).

Il conviendrait de souligner que, si l’ordre des 
sourates ne souffre aucun décalage, celui des versets, 
en revanche, n’est pas strictement observé au sein des 
chapitres. D’une certaine façon, c’est l’ordre des cita-
tions des traditions qui y prime sur celui des versets, 
sans que l’on puisse se prononcer sur la raison qui 
préside à cet ordonnancement des traditions. Dans 
la sourate 5 (al-mā’ida), par exemple, la première tra-
dition aborde bien le premier verset, la 2e, le 6e verset, 
la 3e, le 101e verset, mais la 4e tradition retourne au 
67e verset, la dernière au 32e verset. Dans la sourate 
3 (Āl ʿImrān), c’est le 18e verset qui passe en premier 
avant le 7e, et dans la sourate 2 (al-baqara), il est fait 
un saut du 1er au 255e verset pour revenir ensuite 
au 158e et au 78e verset, etc. Il est procédé ainsi dans 
toutes les grandes sourates et quelques-unes des 
moyennes et des petites.

L’ouvrage, enfin, est pourvu d’une bibliographie 
générale exhaustive (p.  291-324), comprenant les 
sources et les études citées. Les noms d’auteurs et 
les titres de leurs œuvres sont d’abord signalés dans 
leur forme abrégée avant d’être présentés dans leur 
forme complète. Pour les auteurs classiques, l’ordre 
de présentation du nom arabe est toujours respecté 
(kunya, nom, nom du père et nisba), suivi en prime 
de la date de mort de l’auteur. On déplorera quelque 
flottement au niveau des noms formés par « Ibn », tels 
qu’Ibn Ḥanbal qui devient Aḥmad (b. Muḥammad) 
b. Ḥanbal, Ibn Ğabr (ou Ğubayr) cité en b minuscule : 
ainsi ʿ Alī b. Yūsuf b. Ğabr, également Ibn Kaṯīr, Ismāʿīl 

b. ʿUmar b. Kaṯīr, alors qu’Ibn Ḥazm, demeure ʿAlī b. 
Aḥmad Ibn Ḥazm et Ibn Ḫālawayh, reste al-Ḥusayn 
b. Aḥmad Ibn Ḫālawayh (p. 304). Autres remarques : 
les entrées bibliographiques n’incluent pas la men-
tion du nombre des volumes ou des tomes ; entre 
deux œuvres de Ṭabrisī, al-Faḍl b. al-Ḥasan, se sont in-
tercalés le nom et l’œuvre d’un autre Ṭabrisī, Aḥmad 
b. ʿ Alī, al-Iḥtiğāğ (p. 320-321) ; le deuxième éditeur du 
Tafsīr d’al-Taʿālibī est Abū Sinna non Abū Sunna ; enfin, 
le Kitāb al-Maṣāḥif d’Ibn Abī Dāwūd (sic) al-Siğistānī 
est répété deux fois, une à la p. 302, sous Ibn Abī 
Dāwūd ʿ Abdallāh b. Sulaymān et l’autre à la page 319, 
sous al-Siğistānī, ʿAbdallāh b. Abī Dāwūd Sulaymān ; 
l’erreur dans le nom d’Abū ʿUbayd al-Qāsim b. al-
Sallām dans le texte (p. 12) n’est pas reprise dans la 
bibliographie (p. 291) : b. Sallām.

L’index général (p. 325-354) est une liste analy-
tique complète qui prend en charge tous les renvois 
des noms, termes techniques et concepts, tant vers 
l’introduction et ses notes, que vers les denses anno-
tations dans « Notes » et le texte arabe, en signalant 
la date de mort des auteurs seulement, à l’exclusion 
des transmetteurs des lectures coraniques. Quant à 
l’index des citations coraniques (p. 355-363), dont 
nous avons relevé que les sourates y sont citées 
d’après leur nom figurant dans l’édition du Caire, bien 
qu’il ne tienne pas compte des 17 noms divergents, il 
mentionne les numéros des versets cités sous chaque 
sourate, qu’il relie, par un autre numéro, au para-
graphe où ils sont relatés, excepté bien évidemment 
les quatre sourates, 100, 105, 106, 107 qui ne sont 
reliées à aucun verset dans les traditions.

Il s’agit là d’un travail d’édition érudit et remar-
quablement rigoureux, que l’on peut apprécier à plus 
d’un titre, en sachant que rares sont les éditions en 
matière d’exégèse et de qirā’āt qui peuvent se tar-
guer d’en être l’égal. Il vient combler une attente en 
proposant une mise au jour d’une œuvre unique sur 
les divergences des lectures coraniques prébouyides, 
dont les données sont de premier plan pour l’histoire 
de la pensée exégétique chiite.

Lahcen Daaif 
EPHE - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 26 (2011) Kohlberg Etan, Amir-Moezzi Mohammad Ali: Revelation and Falsification. The Kitāb al-qirā’āt of Aḥmad b. Muḥammad al-Sayyārī. Critical Edition with an
Introduction and Notes., recensé par L. Daaif
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

