| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

KOHLBERG Etan, AMIR-MoOEZzI Mohammad Alj,
Revelation and Falsification. The Kitab al-giraat
of Ahmad b. Muhammad al-Sayyari.

Critical Edition with an Introduction and Notes.

Brill, Leiden-Boston (Texts and Studies on the
Qur'an, 4), 2009, 363 + Yo\ p.
ISBN: 978-9004167827

QU'ils soient sunnites ou chiites, nombre d'ou-
vrages en arabe qui traitent de la question sensible
des variantes de lecture dans le Coran ne nous sont
hélas connus qu’a travers les citations qu'en font les
sources historiographiques et bio-bibliographiques,
plus particuliérement al-Fihrist d’Ibn al-Nadim ("), Le
peu qui nous sont parvenus dans le monde sunnite
est encore en attente d’une édition scientifique de
valeur %), comme celle dont a bénéficié ce livre que
nous avons entre les mains, dont il faut rappeler qu'il
constitue I'un des plus anciens ouvrages en la matiere
qui nous soit conservé dans sa totalité. C'est pourquoi
il faut saluer ce livre comme une étape décisive dans
la connaissance des girdat, eu égard aux nouvelles
lumieres qu'elles jettent sur la nature des premiers
rapports entre les deux familles doctrinales rivales:
le sunnisme et le chiisme.

Aux quatre principaux manuscrits sur les huit
localisés, qui ont été nécessaires a la réalisation de
ce travail dédition ambitieux, les deux éditeurs Etan
Kohlberg et Mohammad Ali Amir-Moezzi (désormais
respectivement E.K, M.A.A--M.) ont joint quatre
autres sources religieuses du chiisme pour rétablir
le texte en en reconstituant certains passages la-
cunaires: 1) Ibn al-Guham (m. 328/940), Ta'wil ma
nazal fi al-Quran al-karim fi al-nabi wa-alihi a travers
les citations qu'en fait al-Nagafi ‘Ali al-Astarabadi
dans son Ta'wil al-ayat al-zahira; 2) al-Hilli, Hasan
b. Sulayman, Muhtasar basd'ir al-daragat; 3) al-Nari
al-Tabarsi/Tabrisi, Fasl al-hitab, 4) id., Mustadrak
al-Wasd'il. Bien évidemment le résultat n'en est que
plus convaincant.

(1) ¢f. Ibn al-Nadim, al-Fihrist, éd. G. Fligel, Beyrouth, s.d.,
principalement p. 24-33; voir aussi l'ouvrage d’'al-Dawudi
(m. 945/1539), omis dans ce volume: Tabagat al-mufassirin,
I-11, éd. “A. Muhammad ‘Umar, 1392/1972, ol sont cités les
titres des livres des premiers spécialistes en science des giraat
aujourd’hui disparus.

(2) Pour en donner un exemple significatif, citons le livre
d’Abi Zura ‘Abd al-Rahman b. Muhammad b. Zangala, Huggat
al-giraat, éd. Sa‘id al-Afgani, Mu’assasat al-risala, Beyrouth,
1982/1402, qui semble avoir besoin d'une nouvelle édition
approfondie. Par ailleurs, méme I'édition d'al-Hugga fi I-giraat al-
sab’, d'al-Husayn b. Ahmad Ibn Halaway, Beyrouth, 1971, établie
par ‘Abd al-‘Al Salim Makram serait 2 refaire a la lumiére de la
polémique sur la paternité incertaine de cet ouvrage.

Nul doute que cest bien I'exhaustivité qui est
visée dans ce travail de qualité ou presque rien n'est
épargné de l'attirail critique dédition poury parvenir.
Dés la préface la double valeur historique de louvrage
est soulignée par le biais du rapport antagonique qu'il
entretient avec les lectures coraniques sunnites de
son époque, d'ou I'évidence de cette conclusion « For
this raison, KQ is of major importance both for the
doctrinal history of Shi‘ism and, more generally, for
the history of the redaction of the Quran» (p. vi).

La structure de Iédition se présente ainsi: I'In-
troduction (p. 1-53), les « Notes » qui constituent le
noyau de la critique analytique (p. 55-289), la biblio-
graphie des ceuvres citées (p.291-324), I'index général
(p. 325-354), I'index des citations coraniques (p. 355-
363) et enfin, précédé d’'une table des matieres, le
texte arabe du Kitab al-giraat aw al-Tanzil wa-I-tahrif,
d’Abu ‘Abd Allah Ahmad b. Muhammad al-Sayyari,
paginé en chiffres indiens (p. Y-Y+\). Etant donné
qu'il s’agit d’'une considérable édition qui a nécessité
la conjugaison d'efforts de deux spécialistes éminents
du chiisme, les six sections qui composent l'introduc-
tion ont donc été réparties entre eux comme suit:
la rédaction des trois premiéres (p. 2-30) est due a
M.A.A.-M, celle des trois dernieres (p. 30-53) a E.K.

Dans la premiére section M.A.A.-M. revient
sur les questions de la datation de I'écrit religieux
en Islam qui ont été abondamment étudiées par
les chercheurs occidentaux. Il souligne avec amples
détails I'antagonisme des théses avancées a ce sujet
entre les partisans d’'une date reculée de I'écriture
en tant que moyen de transmission du savoir, en
téte desquels viennent N. Abbott et F. Sezgin, et les
défenseurs d’'une date tardive, qu’incarne surtout
J. Wansbrough a la suite de J. Schacht et R. Blachére
(p. 2-6). Entre ces deux courants extrémes se tiennent
les tenants de la proposition médiane, celle d'une
approche critique neutre. Parmi ces derniers, on
compte H. Motzki qui a exprimé son étonnement
relativement a 'écart considérable entre les résultats
de la datation du texte coranique. Il a évoqué a titre
d'exemple quatre cas significatifs: pour Schwally,
le Coran serait rédigé a 'époque de ‘Utman, pour
Mingana, a I'époque de ‘Abd al-Malik, pour Wans-
brough, au début du mi¢/1x¢ siecle, et finalement pour
Burton, du vivant du prophéte méme. La question
de la fiabilité des sources musulmanes dans un projet
d'écriture de I'histoire du Coran a également été abor-
dée dans une approche historique, ol sont passées
en revue les diverses positions qu'elle avait suscitées
depuis l'avis favorable de T. Noldeke (Geschichte des
Qordns publié en 1806) jusqu’au rejet péremptoire
des tenants de I'hypercriticisme. Nous apprenons que
ces derniers feront l'objet d’'une critique soutenue de

la part des successeurs de Noldeke, tels A.T. Welch,
|

BCAI 26

=4

BCAI 26 (2011) Kohlberg Etan, Amir-Moezzi Mohammad Ali: Revelation and Falsification. The Kitab al-qgira’at of Ahmad b. Muhammad al-Sayyari. Critical Edition with an
Introduction and Notes., recensé par L. Daaif
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

R. Paret et surtout G. Schoeler, qui rejette la thése de
Wansbrough. A son avis, ce genre de thése n'a plus lieu
d’étre depuis la datation au carbone-14 des fragments
du Coran retrouvés dans la ville de San‘a), suivant
laquelle ils seraient rédigés entre 37/657 et 71/690.
Dans l'exposition de cette polémique, M.A.A.-M. ne
perd pas de vue les étapes du développement de
la science du hadith (‘ilm al-hadit), comme critére
déterminant dans I'histoire du Coran, ni les interro-
gations qu’avait suscitées l'indépendance du droit
légal (figh) par rapport au Coran, sur lesquelles se
fonde justement la these critique de J. Schacht. Cest
un synopsis complet des études coraniques qui nous
est offert dans cette section, en dépit de l'absence
des contributions de certains chercheurs, dont celle
d’lbn Warragq, qui s'inscrit pourtant dans la lignée
de ). Wansbrough, étant adepte de la méthodologie
historique hypercritique ©.

Il consacre la deuxiéme section (p. 12-24) aux
informations incohérentes, voire contradictoires que
proposent les sources musulmanes, alimentant du
coup la polémique actuelle entre les historiens de
I'écrit a la premiére période de I'lslam. ls s’y référent
aussi bien pour affirmer leur these que pour infirmer
celle de leurs contradicteurs. La version officielle de
I'histoire de la recension du Coran est revisitée a la
lumiére des principales réactions qu'elle a provoquées
chez les différents groupes de spécialistes du Coran,
sans omettre la question de l'abrogation et de I'am-
biguité de certains versets coraniques, question par
laquelle fut envisagée une datation de la rédaction
du corpus coranique.

Quant a la troisieme section (p. 24-30), M.A.A.-
M.y expose les points de vue des imams chiites, en
partant du récit selon lequel le premier imam, ‘Al b.
Abi Talib aurait dissimulé la recension authentique
du Coran, qui était bien plus longue que la vulgate
officielle, dans la louable intention de la préserver des
falsificateurs pour qu’elle flt secretement transmise
a sa descendance. Il rappelle, a juste titre, que les
études en ce domaine sont assez rares, et quelles
peuvent étre ramenées grosso modo a trois groupes
essentiels: 1) celui pour lequel les doutes émis par
les premiers chiites a propos de l'authenticité de
la vulgate “utmanienne, sont dépourvus de fonde-
ment historique, et ne sauraient pour cette raison
constituer un postulat de départ pour aborder la
question de l'authenticité du Coran; 2) celui qui
conteste le rejet total de la vulgate par les Imamites
qui n‘auraient pas en réalité mis en doute l'authen-
ticité de son contenu, mais auraient seulement fait

(3) Principalement sa these centrale: What the Koran Really Says.
Language, Text and Commentary, Amherst-New York, Prometh-
eus Books, 2002, 782 p.

|

observer qu'il y manque quelques mots et passages;
3) et enfin, le dernier groupe qui est persuadé que les
Imamites, se fondant sur les traditions rapportées de
leurs imams dans le vaste corpus de hadiths chiites,
auraient ouvertement remis en cause l'intégrité du
codex ‘utmanien, voire méme accusé les sunnites
d’avoir altéré le Coran. Mais a vrai dire, souligne
M.A.A.-M,, toutes les ceuvres sans exception des
imams prébouyides qui nous sont parvenues, soule-
vent d’'une maniére ou d’'une autre, directement ou
indirectement la question de la falsification de ladite
vulgate ‘utmanienne, en énumérant ensuite une di-
zaine d’autorités chiites des plus célébres qui ont pris
part, dans leur écrit, a la polémique, tels que al-Saffar
al-Qummi (m. 290/903), al-Kulini (m. 329/941), Abu
al-Nadr b. Mastd al-“Ayyasi (p. 26).

La seconde partie de l'introduction, due a E.K,,
traite respectivement, en trois sections, de la vie et
I'ceuvre d'al-Sayyari, de son ouvrage Kitab al-giradt et
des étapes et plan de travail qu'a nécessités cette édi-
tion. Il savere qu'en dépit de la stature d’al-Sayyarien
tant qu’historien éminent de la littérature exégétique
imamite, lacommunauté scientifique dispose de peu
d’informations biographiques a son sujet. Bien qu'on
soit largement informé sur son époque et sur son ac-
tivité comme secrétaire (katib) aupres des Tahirides
dans le Hurasan sous les ‘Abbasides, aucune source
chiite disponible ne nous renseigne sur sa date de
mort, encore moins sur sa date de naissance. Apres un
survol de maintes propositions douteuses et erronées,
et citation de plusieurs passages tirés des sources
tardives® dans lesquels al-Sayyari est présenté comme
un disciple de deux imams successifs, ‘Ali al-Hadi (m.
254/868) et al-Hasan al-‘Askari (m.260/873), reste la
seule certitude que sa mort devrait avoir lieu au cours
de la seconde moitié du troisieme siécle de I'hégire.

L'évaluation de la qualité de la transmission
d’al-Sayyari en matiere de hadith révele un Garant de
hadith de peu de confiance aux yeux d’'une majorité
des critiques des rigal. Il est accusé par les uns d’étre
adepte de la doctrine de la métempsychose (tandsuh),
et jugé par les autres comme étant un transmetteur
faible (da‘if), dont les chaines de transmission se
trouvent étre en dernier ressort soit bricolées, soit
incomplétes (mardsil). Certains savants de Qom ne se
sont pas fait faute de rejeter tout hadith dans l'isnad
duquel figure le nom d’al-Sayyari. Il en fut ainsi d’Ibn
al-Walid al-Qummi (m. 343/955) et d'lbn Babawayh
(m. 381/991) qui s étaient détournés de tous les
hadiths quavait rapportés de lui son contemporain

(4) Telle celle dAba Ga'far al-Tasi, Rigdl, éd. M. S. Al Bahr al-
‘Ulam, Nagaf, 1381/1961 et d’Ahmad b. Muhammad al-Barqj,
Kitab al-Mahdsin, éd. G. al-Husayni al-Muhaddit, Taheran,
1370/1950.

|

BCAI 26 22

BCAI 26 (2011) Kohlberg Etan, Amir-Moezzi Mohammad Ali: Revelation and Falsification. The Kitab al-qgira’at of Ahmad b. Muhammad al-Sayyari. Critical Edition with an
Introduction and Notes., recensé par L. Daaif
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Abi Ga‘far al-As‘ari al-Qummi, dans son livre Kitdb
Nawadir al-hikma. Cependant, cela n’avait pas
empéché déminents auteurs de transmettre sans
restriction ses hadiths qu'ils consignaient dans leurs
ceuvres, ainsi dans le Tahdib al-ahkam d’al-Tdsi, et
dans le magistral al-Kafi d’al-Kulini (p. 34).

En ce qui concerne le Kitab al-giraat (désormais:
KQ), EK. fait état en premier lieu de la caractéris-
tique des ceuvres prébouyides auxquelles appartient
celui-ci, a savoir quelles sont entierement faites de
traditions des imams émaillées de quelques hadiths
du prophéte, dont généralement les chaines de trans-
mission sont completes. Si en cela ce livre est resté
fidéle a I'un des criteres principaux de la rédaction
d'ceuvres religieuses a cette époque, il n'en est pas
moins vrai qu’il differe beaucoup de la littérature
exégétique de ses contemporains par la grande place
qu’ilaccorde principalement aux lectures coraniques.
Car, quasiment les deux tiers du KQ, ajoute E.K,, sont
dévolus aux giraat proprement dites dont plus d’'une
quarantaine sont ignorées des autres sources chiites.
Aussi est-il possible de s'en convaincre grace aux
nombreux titres sous lesquels est cité cet ouvrage
d’al-Sayyari, titres qui renforcent davantage ce trait
distinctif qui le caractérise.

Outre un descriptif détaillé du contenu du KQ,
une analyse minutieuse est faite aussi bien du plan
auquel obéit sa structure générale que de l'ordre
des éléments constitutifs de chaque paragraphe sur
un total de 725, tous numérotés. Comme dans les
ceuvres traditionnistes sunnites, c'est évidemment
le méme principe qui s'exerce dans l'organisation
des éléments d'un hadith: liste des noms des trans-
metteurs jusqua celui de I'imam énonciateur de la
tradition (matn), qui pourrait ailleurs, comme un
maillon de la chaine, renvoyer a son pere, qui émet en
dernier la tradition. Afin de mieux mettre en exergue
l'originalité du KQ comparé aux écrits exégétiques de
I'époque médiévale ou il est difficile de distinguer la
glose du texte coranique d’une véritable proposition
delecture, E.K. attire I'attention sur les formules dont
use l'auteur pour indiquer clairement que cest bien
la lecture qui est visée: kadalika nazalat, hakada
nazalat (c’est ainsi qu'elle fut révélée), ou plus précis
encore, wa-lakinnaha nazalat, ma nazalat illa hakada
(elle ne fut révélée que comme cela). Quoique attri-
buées a I'un des deux imams, Muhammad al-Baqir
ou Ga'far al-Sadig, ou aux deux 2 la fois, et parfois a
‘All, de nombreuses lectures relatées dans KQ se trou-
vent ailleurs étre celles du Compagnon Ibn Mas‘ad
(m. 32/652). Il y a plus remarquable encore: onze
lectures exactement sont nommément citées sous
l'autorité de ce dernier, autrement dit un nombre
supérieur a n'importe quel autre en ce qui concerne

les lectures citées dans les ceuvres prébouyides. En
|

revanche, nulle mention nominative n’est faite de la
lecture du Compagnon Ubayy b. Kab (m. 29/650),
dont certaines giradt sont pourtant mises sur le
compte de I'un des deux imams. Et pour clore cette
section, E.K. n'oublie pas de signaler une des sources
majeures d’al-Sayyari, a savoir le Kitab al-Tanzil wa-
|-tahrif de son maitre, Muhammad b. Halid al-Barqj,
ceuvre hélas aujourd’hui perdue, et le Tafsir de son
contemporain Abi al-Nadr b. Mas‘ld al-Ayyasi qui
témoigne d’une forte affinité avec le KQ, dont ne nous
est parvenue que la premiére moitié (sourates 12 18)
dans laquelle on dénombre quatre-vingts traditions
présentes également dans KQ. Et EK. de conclure
qu'on peutainsi envisager la reconstitution compéte
des chaines de transmission abrégées dans le Tafsir
grace a celles du KQ.

Au cours de la derniére section intitulée « The
edition », E.K. présente chacun des quatre manuscrits
sur lesquels se fonde cette édition. Il en précise l'état
matériel, le nombre des folios et des lignes par page,
le lieu ol le manuscrit fut copié mais aussi I'établis-
sement ou il est actuellement répertorié, la date a
laquelle il fut copié, si elle est mentionnée dans le
colophon, et bien str le nom du copiste et sa date
de mort et parfois méme celui du correcteur, en te-
nant compte également d’'un paramétre historique
de taille, celui de la collation de la copie qu'il déduit
quelquefois de menus détails épars glanés soigneu-
sement dans les premieres pages qui sont dans un
piteux état. Bien plus, il nous renseigne aussi sur les
caractéristiques paléographiques et les particularités
orthographiques de chaque manuscrit avec maints
exemples extrémement référencés. De méme que les
lacunes constatées sont systématiquement signalées,
de méme le désordre repéré dans certains folios est
immédiatement corrigé (p. 46-50). Les quatre ma-
nuscrits a la base de cette édition se présentent dans
cet ordre: 1) Mar‘asi n° 1455, en 73 folios (= ms. M);
2) université de Téhéran Miskat n° 842, en 54 folios
(= ms. L); 3) Mar‘asi n° 12341, en 66 folios (= ms. T);
4) Markaz lhya’ al-turag al-islami (Qom) n° 3889, en 46
foilos (= ms. B). A ceux-la s'ajoutent les quatre autres
sources chiites que nous avons évoquées plus haut
ol les citations faites du KQ sont également prises
en compte dans sa reconstitution. Enfin, les citations
coraniques dans cette édition, précise E.K.,, sont voca-
lisées selon la recension de Hafs (m. 165/785) d'apres
la lecture de ‘Asim (m. 127/745) conformément a
I'édition standard du Caire.

A l'introduction succédent les 725 notes
critiques (p. 55-289) auxquelles renvoient les para-
graphes du texte du KQ . Ces notes, rappelons-le,
constituent la pierre angulaire de ce travail monu-
mental. Elles completent les notes de bas de pages

en arabe qui se trouvent dans la partie de I'édition
|

BCAI 26 23

BCAI 26 (2011) Kohlberg Etan, Amir-Moezzi Mohammad Ali: Revelation and Falsification. The Kitab al-qgira’at of Ahmad b. Muhammad al-Sayyari. Critical Edition with an
Introduction and Notes., recensé par L. Daaif
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

proprement dite (p. Y-¥ + ), en fournissant d'amples
informations sur le contenu de chaque paragraphe.
Celles-ci se rapportent a l'identification minutieuse
des transmetteurs mentionnés dans l'isnad en pro-
posant d'autres isndd-s pour le méme matn. Elles
concernent aussi les circonstances de la révélation
(asbab al-nuzal) des versets cités, ainsi que les diffé-
rentes lectures qui s’y rattachent, et une succession
d’autres sources, sunnites et chiites confondues, qui
relatent le méme passage. Ce faisant, E.K. s’attarde
suffisamment sur d'éventuelles variantes et contra-
dictions, ce qui donne lieu a une impressionnante
quantité de citations translittérées sans la moindre
erreur typographique. Cette riche annotation dé-
borde ce cadre formel, puisqu’elle s'étend aussi, s'il
en est besoin, aux récits prophétiques relatifs aux
mérites de certaines sourates et versets coraniques,
aux commentaires des salaf comme a latar des
Compagnons, et aux remarques d'ordre gramma-
ticale et sémantique, faites par d'éminents savants
classiques, sur tel passage ou tel mot dans un verset
litigieux; le tout soigneusement référencé suivant les
abréviations énoncées, avec les numéros de page, de
volume et méme de notes de bas de page.

Il en va de méme de la qualité de I'édition du
KQ d’al-Sayyari, laquelle se traduit par d'abondantes
notes critiques infrapaginales rédigées en arabe,
conformément aux regles qui ont été spécifiées
par E.K. dans l'introduction, ol les manuscrits sont
souvent cités dans un ordre fixe (M; L; T; B), suivis
de renvois aux quatre autres sources chiites (F; K;
N; H), mais dont les détails de la reconstitution des
passages fragmentaires ou illisibles ne sont fournis
que dans I'appareil critique des « Notes ». Quant aux
ajouts constatés dans les versets, au méme titre que
les variantes de lectures, ils sont signalés en couleur
marron, tandis que la version de Hafs, accompagnée
du numéro du verset et de la sourate, est mise entre
crochets.

Les 114 sourates du Coran sont signalées dans les
76 titres des chapitres du KQ, précédés d'un préam-
bule sans titre (p. 1-4), composé de dix-sept récits sur
le Coran et l'origine de la divergence de ses lectures,
que l'on fait remonter 3 Aba Ga‘far Muhammad al-
Bagqir et a son fils Abii ‘Abd Allah Ga‘far. Bien quen
général chaque titre corresponde a une seule sourate,
24 titres regroupent deux a trois sourates a la fois, a
I'exception du 52¢ (p. Voe-\o1: 57, 58, 59, 60), 60°
(p. YVY-\VY: 78, 79, 80, 81) et 67° (p. YAT-VAV: 95,
96, 97, 98) titres regroupant quatre sourates chacun.

C'est I'unité du Texte de l'origine qui est le theme
central de ces propos introductifs. Présumée a jamais
perdue, cette unité du harf est mise en évidence
comme un postulat de base destiné a faire dépendre

la divergence des lectures qui le supplantera, de la
|

discorde clanique ultérieure dont le ressort politique
fut défavorable aux descendants du Prophéte. Par
conséquent, le fameux hadith sunnite en vertu du-
quel le Coran serait a l'origine révélé en sept lectures
canoniques (sab‘at ahruf) se voit récusé par une
succession d’affirmations de I'unité originelle de la
Parole divine: bal huwa harf wahid, min ‘indi wahid,
nazala bihi malak wahid, “ala nabi wahid (il est plut6t
une seule lecture, émanant d’'un Seul [Dieu], par le
biais d’'un seul ange, sur un seul prophete) (p. v & 7).
Les deux premiers chapitres sur la basmala et la
fatiha sont les seuls a étre introduits par la formule
«ma gaa fi sirat », (ce qui a été rapporté au sujet de).
On apprend que les imams identifient la basmala a
un verset clé, le premier et le meilleur des versets de
la fatiha, c’est pourquoi s'indignent-ils qu'elle soit
considérée, par certains lecteurs, comme une simple
formule rituelle a prononcer au début des sourates,
ainsi que tiennent a l'affirmer les hanafites et les
malikites. Un tel avis, affirme al-Bagir, constitue un vol
(sariga) pratiqué sur les versets du Coran, réduisant
du coup leur nombre (p. V+, YV).

Du point de vue du plan de la présentation, il
est a noter que l'ordre des sourates est identique a
celui de la vulgate sunnite. Cependant on regrettera
que les noms de certaines sourates qui different de
ceux du Coran actuel, ne soient pas mentionnés
systématiquement dans les notes infrapaginales ni
dans les annotations critiques des « Notes», bien
que E.K. consente parfois a y faire allusion dans
I'introduction (ex. al-bayyina/lam yakun, p. 41;
al-sara/".s.Q , p. 219), et que l'excellent index des
citations coraniques (p. 355-363) reprenne les noms
courants des sourates. Cette différence des noms
n'est évidemment pas l'apanage du chiisme, dans la
mesure ou elle est souvent prise en compte dans les
ouvrages de I'exégese sunnite comme dans certaines
éditions du Coran. Ayant été frappé par la répétition
du nom de la méme sourate al-Sagda (p. \ + 4, sourate
32, et p. \YA, sourate 41) nous avons estimé utile
de proposer ici une liste compléte des 17 sourates
citées sous des noms différents en commencant par
le nom commun:

Isra’/Bana Isra’1l; Mariam/k.h.y."s; fatir/al-
mald'ika; gafir/mu’'min; al-sagda/fussilat; al-Sara/
S.Q; al-ma‘arig/sa‘ala; al-insan/hal ata; al-naba’/
‘amma yatasa‘altn; al-takwir/kuwwirat; al-infitar/
infatarat; al-inSigag/inSaqqat; al-Sarh/alam nasrah;
al-‘alaq/igra’; al-bayyina/lam yakun; Qurays/li-ilaf;
al-masad/tabbat.

Les variantes de lecture sont naturellement plus
nombreuses quand il s’agit des grandes sourates, par-
ticulierement les premieres ou elles peuvent atteindre
plus d’une trentaine, ainsi dans la 2¢ et la 3¢ sourates

(p. YV-YV). Par contre, dans les petites sourates, il peut
|

BCAI 26 24

BCAI 26 (2011) Kohlberg Etan, Amir-Moezzi Mohammad Ali: Revelation and Falsification. The Kitab al-qgira’at of Ahmad b. Muhammad al-Sayyari. Critical Edition with an
Introduction and Notes., recensé par L. Daaif
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

s'agir d'une seule variante, comme dans la sourate 101,
et parfois méme d’aucune variante. Mais, a la place, la
tradition se porte sur la circonstance de la révélation,
la signification particuliere d’'un verset, I'explication
d’'un mot ou sur les fadd'il, mérites d’'une sourate ou
d'un verset. Ainsi par exemple au sujet de la sourate
100 (al-‘adiyat), que I'imam Abd al-Hasan al-Rida au-
rait récité lors d’'une priere canonique, et que I'imam
Ga‘far al-Sadiq aurait associé a 'admonition par Dieu
du deuxieme calife ‘Umar, cité en l'occurrence sous
le nom de Zufar (p. VA4, TAT-1AA). Il en est de méme
de la sourate 102 (al-takatur) qui est simplement
soupconnée d’étre écourtée (p. Y4+, 14Y), de la
sourate 110 (al-nasr) (p. Y41, V\Y) ou I'intervention
est strictement d'ordre exégétique, et des sourates
105 (al-fil) et 106 (Qurays) qu’al-Sadiq tient pour
une seule sourate (p. 14V, 144-v+ +). Il arrive méme
qu’une sourate figurant parfaitement dans le titre
soit ignorée dans les traditions rapportées, comme en
témoigne la sourate 60 (mumtahana) (p. Yeo-Yo1)
qui n'est concernée par aucun commentaire, mais
dont on retrouve le verset 10 cité dans le chapitre
de la sourate 5 (al-md’ida), comme abrogation du
verset 5 de celle-ci sur le mariage avec les femmes
des gens du Livre (p. £V).

Il conviendrait de souligner que, si l'ordre des
sourates ne souffre aucun décalage, celui des versets,
en revanche, n'est pas strictement observé au sein des
chapitres. D’une certaine fagon, clest l'ordre des cita-
tions des traditions qui y prime sur celui des versets,
sans que l'on puisse se prononcer sur la raison qui
préside a cet ordonnancement des traditions. Dans
la sourate 5 (al-ma'’ida), par exemple, la premieére tra-
dition aborde bien le premier verset, la 2¢, le 6° verset,
la 35 le 101¢ verset, mais la 4¢ tradition retourne au
67¢ verset, la derniere au 32¢ verset. Dans la sourate
3 (Al “Imran), c'est le 18° verset qui passe en premier
avant le 7% et dans la sourate 2 (al-baqara), il est fait
un saut du 1" au 255€ verset pour revenir ensuite
au 158¢ et au 78¢ verset, etc. || est procédé ainsi dans
toutes les grandes sourates et quelques-unes des
moyennes et des petites.

Louvrage, enfin, est pourvu d’une bibliographie
générale exhaustive (p. 291-324), comprenant les
sources et les études citées. Les noms d’auteurs et
les titres de leurs ceuvres sont d'abord signalés dans
leur forme abrégée avant d'étre présentés dans leur
forme complete. Pour les auteurs classiques, l'ordre
de présentation du nom arabe est toujours respecté
(kunya, nom, nom du pére et nisba), suivi en prime
de la date de mort de I'auteur. On déplorera quelque
flottement au niveau des noms formés par « Ibn », tels
qu’'lbn Hanbal qui devient Ahmad (b. Muhammad)
b. Hanbal, Ibn Gabr (ou Gubayr) cité en b minuscule:

ainsi ‘Ali b. Yasuf b. Gabr, également Ibn Katir, Isma‘il
|

b. ‘Umar b. Katir, alors qu’lbn Hazm, demeure ‘Ali b.
Ahmad Ibn Hazm et Ibn Halawayh, reste al-Husayn
b. Ahmad Ibn Halawayh (p. 304). Autres remarques:
les entrées bibliographiques n’incluent pas la men-
tion du nombre des volumes ou des tomes; entre
deux ceuvres de Tabrisi, al-Fadl b. al-Hasan, se sont in-
tercalés le nom et 'ceuvre d’un autre Tabrisi, Ahmad
b. “Ali, al-Ihtigag (p. 320-321); le deuxiéme éditeur du
Tafsir d'al-Ta‘alibi est Aba Sinna non Aba Sunna; enfin,
le Kitab al-Masahif d'lbn Abi Dawad (sic) al-Sigistani
est répété deux fois, une a la p. 302, sous lbn Abi
Dawud ‘Abdallah b. Sulayman et 'autre a la page 319,
sous al-Sigistani, ‘Abdallah b. Abi Dawid Sulayman;
I'erreur dans le nom d’Abi ‘Ubayd al-Qasim b. al-
Sallam dans le texte (p. 12) n'est pas reprise dans la
bibliographie (p. 291): b. Sallam.

Lindex général (p. 325-354) est une liste analy-
tique complete qui prend en charge tous les renvois
des noms, termes techniques et concepts, tant vers
I'introduction et ses notes, que vers les denses anno-
tations dans « Notes » et le texte arabe, en signalant
la date de mort des auteurs seulement, a I'exclusion
des transmetteurs des lectures coraniques. Quant a
I'index des citations coraniques (p. 355-363), dont
nous avons relevé que les sourates y sont citées
d’apres leur nom figurant dans I'édition du Caire, bien
qu'il ne tienne pas compte des 17 noms divergents, il
mentionne les numéros des versets cités sous chaque
sourate, qu'il relie, par un autre numéro, au para-
graphe ol ils sont relatés, excepté bien évidemment
les quatre sourates, 100, 105, 106, 107 qui ne sont
reliées a aucun verset dans les traditions.

Il s'agit la d’un travail d’édition érudit et remar-
quablement rigoureux, que l'on peut apprécier a plus
d’un titre, en sachant que rares sont les éditions en
matiere d'exégese et de giradt qui peuvent se tar-
guer d'en étre I'égal. Il vient combler une attente en
proposant une mise au jour d’une ceuvre unique sur
les divergences des lectures coraniques prébouyides,
dont les données sont de premier plan pour 'histoire
de la pensée exégétique chiite.

Lahcen Daaif
EPHE - Paris

BCAI 26 25

BCAI 26 (2011) Kohlberg Etan, Amir-Moezzi Mohammad Ali: Revelation and Falsification. The Kitab al-qgira’at of Ahmad b. Muhammad al-Sayyari. Critical Edition with an
Introduction and Notes., recensé par L. Daaif
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

