
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 25	 35

Avicenne dans les Ilāhīyāt du Kitāb al-Šifā’ comme 
étant en rupture avec celle qu’en avaient faite les 
philosophes arabes antérieurs, notamment al-Kindī 
(m.  252/866). Ce dernier, d’après les ouvrages qui 
nous sont conservés de lui, s’est surtout intéressé aux 
livres α et λ dont la lecture lui permettait de concilier 
la Métaphysique d’Aristote avec les données révélées 
du Coran. Cette interprétation exclusivement théolo-
gique de la Métaphysique d’Aristote avait été remise 
en question par al-Fārābī (m. 339/950) dans son traité 
intitulé Maqāla… fī Aġrāḍ al-ḥakīm fī kull maqāla min 
al-kitāb al-mawsūm bi l-ḥurūf wa huwa taḥqīq ġarḍ 
Arisṭūṭālīs fī Kitāb mā ba‘da l-ṭabī‘a (dont l’A. fournit 
une traduction intégrale p. 66-72). C’est cet ouvrage 
de Fārābī qui, selon le témoignage d’Avicenne lui-
même dans son autobiographie (1), lui aurait permis 
de comprendre que l’objet de la Métaphysique n’est 
pas la théologie, comme il l’avait d’abord pensé à la 
suite d’al-Kindī, mais l’ontologie, à savoir l’étude de 
l’être en tant qu’être. Il est toutefois difficile de penser, 
comme le fait l’A., que seul le petit traité de Fārābī 
que nous connaissons aujourd’hui sous ce titre ait 
pu avoir un tel impact sur la conception qu’avait 
Avicenne de la Métaphysique (2).

Le plan de l’ouvrage de A. Bertolacci se structure 
autour de trois parties qui s’articulent autour des 
thèses centrales de l’A. Dans une première partie, il 
retrace l’histoire de la réception de la Métaphysique 
avant Avicenne. Dans une seconde partie, il s’attache 
à l’analyse du remaniement doctrinal de la Méta-
physique entrepris par Avicenne ; et dans la dernière 
partie, il étudie les sources des Ilāhīyāt du Kitāb 
al-Šifā’. Comme l’indique le titre de l’ouvrage, le fil 
conducteur de toutes ces analyses est la réception de 
la Métaphysique d’Aristote dans les Ilāhīyāt du Kitāb 
al-Šifā’ et non l’étude doctrinale de la métaphysique 
d’Avicenne en tant que telle.

Dans le chap. 1 de la première partie, l’A. identifie 
la traduction de la Métaphysique d’Aristote utilisée 
par Avicenne (sept traductions sont attestées, dont 
certaines ne sont que partielles). En prenant en 
compte le témoignage important que représentent 
les Ilāhīyāt d’Avicenne, l’A. cherche à déterminer la 
chronologie de la traduction arabe de la métaphy-
sique. Il montre ainsi que la traduction des deux der-
niers livres M-N, attestée mais non préservée, existait 
bien et était en circulation. Dans le chap. 2, il retrace 
l’évolution de la conception qu’avait Avicenne de la 
Métaphysique d’Aristote. Il aurait d’abord connu les 

(1)  Texte édité et traduit par E. Gohlman, The life of Ibn Sina, 
New York, 1974.
(2)  Le texte est édité par Friedrich Dieterici, Alfarābī’s Philoso-
phische Abhandlungen aus Londener, Leidener und BerlinerHands-
chriften herausgegeben, Leiden, 1890, p. 34-38.

Bertolacci �Amos,
The Reception of Aristotle’s Metaphysics 
in Avicenna’s Kitāb  al-Šifā’. A Milestone of 
Western Metaphysical Thought.

Leiden-Boston, Brill (Islamic Philosophy, 
Theology and Science, LXIII), 2006, xvii, 675 p.
ISBN : 978-9004148994

Le titre de l’ouvrage d’Amos Bertolacci est sans 
ambiguïté : il présente d’emblée les Ilāhīyāt du Kitāb 
al-Šifā’ d’Avicenne comme une étape majeure dans 
le développement de la pensée métaphysique oc-
cidentale. C’est parce qu’elle réélabore et refonde 
la Métaphysique d’Aristote que la métaphysique 
d’Avicenne acquiert ce statut, selon l’A. Ce processus 
de relecture et de refondation de la Métaphysique 
d’Aristote a été inauguré par Andronicus de Rhodes 
et s’est poursuivi jusqu’à l’époque moderne où il 
a donné lieu à deux courants distincts après Des-
cartes : celui de Hume, qui considère la métaphysique 
comme une discipline non scientifique et celui de 
Kant, qui tente de la refonder sur des bases radi-
calement différentes. Pour l’A., les Ilāhīyāt du Kitāb 
al-Šifā’ d’Avicenne constitue une nouvelle phase dans 
l’histoire de la discipline : ni commentaire ni exégèse 
de la Métaphysique d’Aristote, l’ouvrage apparaît 
comme une réélaboration originale de cette dernière, 
qui préfigure le traitement réservé à la métaphysique 
par les philosophes modernes. Avicenne tente en 
effet de résoudre les nombreux problèmes laissés en 
suspens dans la Métaphysique d’Aristote, dont l’un 
des plus aigus concerne son objet : sur quoi porte-t-
elle ? Comment est-elle reliée aux autres disciplines du 
corpus aristotélicien ? La solution proposée par Avi-
cenne consiste, selon l’A., à restructurer cette œuvre 
conformément aux principes épistémologiques mis 
en place par Aristote dans les Seconds Analytiques. 
La métaphysique a son sujet propre (l’existant en 
tant que tel) ; une structure précise (donnée par les 
espèces, propriétés et principes de « l’existant en tant 
que tel ») ; une méthode rigoureuse (apodictique et 
analytique plutôt que dialectique) ; et une position 
prééminente dans le système des sciences (c’est la 
discipline qui fonde les principes de toutes les autres, 
la regina scientiarum). D’autre part, le contenu de la 
Métaphysique est réorganisé par Avicenne autour 
de doctrines fondamentales (substance et accident ; 
unité et multiplicité ; universaux ; causes ; théologie 
philosophique). Il est réélaboré conformément à 
une méthode rigoureuse, lié à des théories originales 
(dont la distinction entre l’essence et l’existence), qui 
permet de connecter et d’unifier ces thèmes distincts.

L’autre thèse majeure de l’ouvrage de A. Berto-
lacci consiste à présenter la relecture proposée par 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 25 (2010) Amos Bertolacci: The Reception of Aristotle’s Metaphysics in Avicenna’s Kitāb al-Šifā’. A Milestone of Western Metaphysical Thought., recensé par M.
Sebti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 25	 36

livres α et λ qu’il a privilégiés, considérant le premier 
comme une introduction au second, conformément 
à ce qui se faisait dans le cercle de Kīndī, et il aurait 
ensuite connu le traité de Fārābī, Fī Aġrāḍ. Cette lec-
ture décisive lui aurait fait comprendre que α et λ ne 
sont pas liés et que la théologie n’est qu’une partie 
de la Métaphysique, qui est avant tout une ontologie. 
La réception de la Métaphysique par Avicenne aurait 
donc suivi le même parcours que sa réception en 
langue arabe. Dans le chap. 3, il entame une étude 
minutieuse du traité de Fārābī, Fī Aġrāḍ.

Dans la seconde partie, l’A. se donne pour but 
d’analyser les profonds remaniements que fait subir 
Avicenne à la Métaphysique. Ces derniers ont pour 
objectif de transformer la discipline exposée dans 
l’ouvrage du Stagirite en une science indépendante, 
dotée d’un statut scientifique propre. Cette restruc-
turation concerne quatre axes majeurs et s’articule 
donc autour de quatre chapitres. Dans le premier 
chapitre de cette seconde partie (qui constitue le 
quatrième chapitre dans l’ordonnancement général 
de l’ouvrage), l’A. montre comment Avicenne effectue 
une synthèse entre les deux conceptions de la Mé-
taphysique qui prévalait à son époque, à savoir celle 
qui la concevait comme une investigation rationnelle 
de la nature divine (Kindī) et celle qui la déterminait 
comme une étude de l’être en tant qu’être, une on-
tologie (Fārābī). Dans le chapitre suivant (chap. 5), 
l’A. analyse la restructuration systématique de la 
Métaphysique opérée par Avicenne dans les Ilāhīyāt, 
qui s’articulent en quatre parties : 

1– Le sujet de la métaphysique, à savoir ses 
premiers concepts : l’existant, le non existant, le 
nécessaire, le possible (prolégomènes, introduction 
et livre I) ;

2–  les espèces de l’existant, désignées par l’A. 
sous le sigle Ontology S (livres II-III) ;

3– les propriétés de l’existant, désignées sous le 
sigle Ontology P (livres IV-VII) ;

4– les causes de l’existant, désignées par l’A. sous 
le sigle Ontology C (livres VIII-X).

Cette structure complexe l’est d’autant plus 
qu’elle conjugue une ontologie fournie par la doctrine 
de l’existant à une hénologie qui concerne les espèces 
de l’un et du multiple. Ainsi, la structure même des 
Ilāhīyāt d’Avicenne est le résultat du croisement de 
deux axes verticaux (l’ontologie et l’hénologie) et de 
quatre lignes horizontales (sujet, espèces, propriétés, 
causes). Ce sont les Seconds Analytiques d’Aristote qui 
fournissent à Avicenne l’idée que chaque science à 
son sujet et qu’elle se doit de rechercher les proprié-
tés et les espèces de ce sujet. Quant à la perspective 
ontologique, elle provient également, selon l’A., de la 
Métaphysique d’Aristote, bien qu’elle soit précédée 
par une discussion sur l’unité et l’unicité de Dieu qui 

est étrangère à la pensée du Stagirite et qui pourrait 
trouver sa source dans les discussions théologiques 
sur le tawḥid Allāh menées au sein de l’Islam. Il faut 
noter que, dans ce schème extrêmement complexe, 
la dernière partie des Ilāhīyāt d’Avicenne, à savoir la 
partie consacrée à la philosophie politique, est consi-
dérée par l’A. comme un « appendice » (p. 209). Cette 
appellation a une conséquence directe sur le statut 
de cette science, statut qui, précisément, fait débat. 
Traiter la philosophie politique comme un appendice 
de la métaphysique, c’est la détacher de cette unité 
complexe et structurée que l’A. s’évertue à mettre au 
jour. Elle apparaît dès lors comme un ajout artificiel. 
C’est précisément la tendance de certains chercheurs 
actuellement, qui dénient l’existence même d’une 
réelle philosophie politique chez les falāsifā (3). Dans 
le chapitre suivant (chap. 6), l’A. examine la méthode 
mise en œuvre par Avicenne dans sa restructuration 
de la Métaphysique d’Aristote. Il accomplit cette tâche 
en déterminant la métaphysique comme science 
apodictique –  écartant les procédés dialectiques 
souvent adoptés par le Stagirite. Ainsi, il construit 
son argumentation selon une forme syllogistique, 
prêtant attention au degré de vérité et de certitude 
des propositions servant lieu de prémisses. D’un autre 
côté, il complète la méthode apodictique par une ap-
proche analytique qui consiste à utiliser des divisions 
dans l’argumentation et à classifier les différents sens 
d’un terme. Fārābī est le premier à avoir distingué 
la dialectique de la métaphysique sur la base des 
Seconds Analytiques et à avoir élaboré une concep-
tion apodictique et analytique de sa nature. Dans le 
dernier chapitre de la deuxième partie (chap. 7), l’A. 
montre que la restructuration opérée par Avicenne 
de la Métaphysique d’Aristote, qui place l’existant en 
tant que tel au cœur de la recherche métaphysique, 
fait de la métaphysique la discipline qui fonde les 
principes des autres sciences.

La dernière partie de l’ouvrage examine les 
sources des Ilāhīyāt. L’A. commence par une analyse 
très minutieuse des citations littérales de la Métaphy-
sique d’Aristote, qui est sa principale source (chap. 8). 
Ensuite, il relève toutes les citations du livre Γ, qui est, 
selon l’A., la source de la conception avicennienne de 
la métaphysique comme science. (chap. 9). Dans le 
chapitre suivant (chap. 10), l’A. relève l’usage que fait 
Avicenne des arguments dialectiques du livre Β. Enfin, 
dans le dernier chapitre (chap. 11), sont étudiées les 
autres sources des Ilāhīyāt. Aussi bien les sources 

(3)  Cf. Dimitri Gutas: « The Meaning of Madanī in al-Fārābī’s “Po-
litical” Philosophy », in Emma Gannagé, Patricia Crone, Maroun 
Aouad (ed.), The Greek Stand in Islamic Political Thought, Beyrouth, 
Imprimerie catholique, 2004, p. 259-282. l’A. se présente d’ailleurs 
comme le disciple de Dimitri Gutas  (p. XI). 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 25 (2010) Amos Bertolacci: The Reception of Aristotle’s Metaphysics in Avicenna’s Kitāb al-Šifā’. A Milestone of Western Metaphysical Thought., recensé par M.
Sebti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 25	 37

grecques, avec d’un côté les tenants de l’école péri-
patéticienne (Alexandre d’Aphrodise et Thémistius), 
que les commentateurs rattachés à la mouvance pla-
tonicienne (Platon lui-même, puis Plotin, Porphyre, 
Proclus). Enfin, les philosophes arabes, Kindī, Fārābī, 
Yaḥyā b.  ‘Adī (m. 974), mais aussi Abū al-Qāsim al-
Kirmānī, et al-Āmīrī (m. 922). Un court chapitre est 
ensuite dédié à l’influence de la  théologie islamique 
sur les Ilāhīyāt. Six appendices complètent l’ouvrage : 

1– une liste de corrections à l’édition du Caire, 
obtenue par la collation des autres versions impri-
mées et de plusieurs manuscrits non utilisés par les 
éditeurs précédents ;

2– un index des auteurs et des ouvrages men-
tionnés dans les Ilāhīyāt ;

3– une présentation chronologique des princi-
paux ouvrages d’Avicenne sur la métaphysique ;

4–  les différentes appellations données par 
Avicenne à la Métaphysique d’Aristote, ainsi qu’à la 
métaphysique comme discipline ;

5– une analyse du style du Kitāb al-Šifā’ ;
6–  une étude complète des différents termes 

par lesquels Avicenne rend la notion de « propriété ». 
Le volume se clôt par une bibliographie d’une 

précieuse exhaustivité.
L’ouvrage de A. Bertolacci, par sa méthode, sa 

précision et l’énorme quantité d’informations éru-
dites qu’il recèle, est destiné à devenir un outil de 
travail indispensable à tout chercheur qui s’intéresse 
à la question de la réception de la Métaphysique 
d’Aristote chez les falāsifā. L’A. y fait montre d’une 
grande maîtrise, philosophique et philologique, alliée 
à une connaissance impressionnante de son sujet. La 
restructuration de la Métaphysique d’Aristote, opérée 
par Avicenne sur des fondements épistémologiques 
et méthodologiques, est magistralement mise à 
jour dans cet ouvrage. De même qu’y est clairement 
exposé le cheminement intellectuel qui a conduit le 
philosophe arabe à entreprendre cette refondation.

Son analyse soulève cependant quelques ques-
tions. La première concerne l’influence supposée de 
Fārābī. C’est la lecture de son ouvrage, le Fī Aġrāḍ, 
qui aurait été déterminante pour Avicenne. Il se-
rait passé, après en avoir pris connaissance, d’une 
conception de la métaphysique comme théologie à 
une conception de la métaphysique comme onto-
logie. S’il est vrai que cette explication a le mérite de 
« coller » parfaitement avec le récit romancé que fait 
Avicenne de sa « conversion » intellectuelle dans son 
autobiographie, elle n’en laisse pas moins ouverte la 
question de savoir quelle a été la réelle influence de 
Fārābī sur sa conception de la métaphysique. Fārābī, 
qu’Avicenne tenait en grande estime, l’appelant le 
« second maître », a rédigé un grand nombre de traités 
consacrés à la philosophie politique, à la logique, à 

l’énumération des sciences, ainsi que des commen-
taires d’Aristote (une grande partie de ces ouvrages 
est perdue). Contrairement à ce que fera Avicenne, 
il n’expose nulle part de manière systématique sa 
conception de la métaphysique. Dans sa tentative de 
donner à la philosophie de Fārābī une unité dont sa 
forme matérielle la prive, Phillipe Vallat (4) montre de 
manière convaincante que les Alexandrins ont influé 
de façon déterminante sur le philosophe arabe. Dès 
lors, considérer la métaphysique d’Avicenne comme 
presque exclusivement influencée par Aristote (le 
nombre de pages consacrées à l’influence de la philo-
sophie néoplatonicienne et alexandrine est éloquent) 
comme le fait l’A. est problématique. De la même 
manière, l’influence de la théologie musulmane est 
sous-estimée (5). Par ailleurs, le peu de textes conser-
vés de Kindī (ses traités consacrés à la métaphysique 
sont en grande partie perdus) rend difficile toute 
tentative de cerner de façon décisive son rôle dans 
l’évolution de la conception de la Métaphysique 
d’Aristote chez les falāsifā.

Venons-en maintenant à la forme de l’ouvrage. Il 
s’agit de la version remaniée d’une thèse de doctorat 
soutenue en 2005 à l’Université de Yale. Plusieurs 
chapitres de ce travail avaient déjà paru sous forme 
d’articles et ce fait a une incidence sur l’unité de 
l’ouvrage qui souffre de nombreuses redites et redon-
dances,  ce qui en rend la lecture laborieuse.

 En dépit de ces quelques objections sur le fond 
et la forme, l’ouvrage de  A. Bertolacci constitue un 
modèle dans le domaine des études philosophiques 
arabes. Modèle d’érudition et de rigueur qui permet 
à la recherche d’avancer à grands pas.

Meryem Sebti 
CNRS - Paris

(4)  Farabi et l’école d’Alexandrie. Des prémisses de la connaissance 
à la philosophie politique, Vrin, 2004.
(5)  Cf. à ce sujet l’ouvrage majeur de Robert Wisnovsky, Avicen-
na’s Metaphysics in Context, New York, 2003.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 25 (2010) Amos Bertolacci: The Reception of Aristotle’s Metaphysics in Avicenna’s Kitāb al-Šifā’. A Milestone of Western Metaphysical Thought., recensé par M.
Sebti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

