BCAI 25 (2010) Amos Bertolacci: The Reception of Aristotle’s Metaphysics in Avicenna’s Kitab al-Sifa’. A Milestone of Western Metaphysical Thought., rece

Sebti

© IFAO 2026

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

BERTOLACCI Amos,

The Reception of Aristotle’s Metaphysics

in Avicenna’s Kitab al-Sifa. A Milestone of
Western Metaphysical Thought.

Leiden-Boston, Brill (Islamic Philosophy,
Theology and Science, LXIIl), 2006, xvii, 675 p.
ISBN: 978-9004148994

Le titre de 'ouvrage d’Amos Bertolacci est sans
ambiguité: il présente d'emblée les llghiyat du Kitab
al-Sifa’ d’Avicenne comme une étape majeure dans
le développement de la pensée métaphysique oc-
cidentale. C'est parce qu'elle réélabore et refonde
la Métaphysique d’Aristote que la métaphysique
d’Avicenne acquiert ce statut, selon I'A. Ce processus
de relecture et de refondation de la Métaphysique
d'Aristote a été inauguré par Andronicus de Rhodes
et s'est poursuivi jusqu’a I'époque moderne ou il
a donné lieu a deux courants distincts apres Des-
cartes: celui de Hume, qui considére la métaphysique
comme une discipline non scientifique et celui de
Kant, qui tente de la refonder sur des bases radi-
calement différentes. Pour I'A,, les llahiyat du Kitab
al-Sifa’ d’Avicenne constitue une nouvelle phase dans
I'histoire de la discipline: ni commentaire ni exégese
de la Métaphysique d’Aristote, l'ouvrage apparait
comme une réélaboration originale de cette derniere,
qui préfigure le traitement réservé a la métaphysique
par les philosophes modernes. Avicenne tente en
effet de résoudre les nombreux probléemes laissés en
suspens dans la Métaphysique d’Aristote, dont l'un
des plus aigus concerne son objet: sur quoi porte-t-
elle? Comment est-elle reliée aux autres disciplines du
corpus aristotélicien? La solution proposée par Avi-
cenne consiste, selon I'A,, a restructurer cette ceuvre
conformément aux principes épistémologiques mis
en place par Aristote dans les Seconds Analytiques.
La métaphysique a son sujet propre (I'existant en
tant que tel); une structure précise (donnée par les
espéces, propriétés et principes de « I'existant en tant
que tel »); une méthode rigoureuse (apodictique et
analytique plutdt que dialectique); et une position
prééminente dans le systeme des sciences (c'est la
discipline qui fonde les principes de toutes les autres,
la regina scientiarum). D’autre part, le contenu de la
Métaphysique est réorganisé par Avicenne autour
de doctrines fondamentales (substance et accident;
unité et multiplicité; universaux; causes; théologie
philosophique). Il est réélaboré conformément a
une méthode rigoureuse, lié a des théories originales
(dont la distinction entre I'essence et I'existence), qui
permet de connecter et d'unifier ces themes distincts.

Lautre thése majeure de I'ouvrage de A. Berto-

lacci consiste a présenter la relecture proposée par
|

Avicenne dans les llahiyat du Kitab al-Sifd’ comme
étant en rupture avec celle qu'en avaient faite les
philosophes arabes antérieurs, notamment al-Kindi
(m. 252/866). Ce dernier, d’'aprés les ouvrages qui
nous sont conservés de lui, s'est surtout intéressé aux
livres a et A dont la lecture lui permettait de concilier
la Métaphysique d’Aristote avec les données révélées
du Coran. Cette interprétation exclusivement théolo-
gique de la Métaphysique d’Aristote avait été remise
en question par al-Farabi (m. 339/950) dans son traité
intitulé Magala... fi Agrad al-hakim fi kull magdla min
al-kitab al-mawsiam bi I-hurif wa huwa tahqiq gard
Aristatalis fi Kitab ma ba'da |-tabra (dont I'A. fournit
une traduction intégrale p.66-72). Cest cet ouvrage
de Farabi qui, selon le témoignage d’Avicenne lui-
méme dans son autobiographie ("), lui aurait permis
de comprendre que l'objet de la Métaphysique n’est
pas la théologie, comme il I'avait d'abord pensé a la
suite d’al-Kindi, mais lI'ontologie, a savoir I'étude de
I'étre en tant quétre. Il est toutefois difficile de penser,
comme le fait I'A,, que seul le petit traité de Farabi
que nous connaissons aujourd’hui sous ce titre ait
pu avoir un tel impact sur la conception qu’avait
Avicenne de la Métaphysique @.

Le plan de l'ouvrage de A. Bertolacci se structure
autour de trois parties qui s'articulent autour des
theses centrales de I'A. Dans une premiere partie, il
retrace I'histoire de la réception de la Métaphysique
avant Avicenne. Dans une seconde partie, il s'attache
a l'analyse du remaniement doctrinal de la Méta-
physique entrepris par Avicenne; et dans la derniére
partie, il étudie les sources des llahiyat du Kitab
al-Sifa’. Comme l'indique le titre de I'ouvrage, le fil
conducteur de toutes ces analyses est la réception de
la Métaphysique d’Aristote dans les llahiyat du Kitdb
al-Sifd’ et non l'’étude doctrinale de la métaphysique
d’Avicenne en tant que telle.

Dans le chap. 1 de la premiére partie, I'A. identifie
la traduction de la Métaphysique d'Aristote utilisée
par Avicenne (sept traductions sont attestées, dont
certaines ne sont que partielles). En prenant en
compte le témoignage important que représentent
les llahiyat d’Avicenne, I'A. cherche a déterminer la
chronologie de la traduction arabe de la métaphy-
sique. Il montre ainsi que la traduction des deux der-
niers livres M-N, attestée mais non préservée, existait
bien et était en circulation. Dans le chap.2, il retrace
I'évolution de la conception qu’avait Avicenne de la
Meétaphysique d’Aristote. Il aurait d'abord connu les

(1) Texte édité et traduit par E. Gohlman, The life of Ibn Sina,
New York, 1974.

(2) Le texte est édité par Friedrich Dieterici, Alfarabi’s Philoso-
phische Abhandlungen aus Londener, Leidener und BerlinerHands-

chriften herausgegeben, Leiden, 1890, p.34-38.
|

BCAI 25

BCAl en ligne

’-Mr M.

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BCAI 25 (2010) Amos Bertolacci: The Reception of Aristotle’s Metaphysics in Avicenna’s Kitab al-Sifa’. A Milestone of Western Metaphysical Thought., recensé par M.

Sebti

© IFAO 2026

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

livres a et A qu'il a privilégiés, considérant le premier
comme une introduction au second, conformément
a ce qui se faisait dans le cercle de Kindj, et il aurait
ensuite connu le traité de Farabi, Fi Agrad. Cette lec-
ture décisive lui aurait fait comprendre que aet A ne
sont pas liés et que la théologie n'est qu'une partie
de la Métaphysique, qui est avant tout une ontologie.
La réception de la Métaphysique par Avicenne aurait
donc suivi le méme parcours que sa réception en
langue arabe. Dans le chap.3, il entame une étude
minutieuse du traité de Farabi, Fi Agrad.

Dans la seconde partie, I'A. se donne pour but
d’analyser les profonds remaniements que fait subir
Avicenne a la Métaphysique. Ces derniers ont pour
objectif de transformer la discipline exposée dans
l'ouvrage du Stagirite en une science indépendante,
dotée d'un statut scientifique propre. Cette restruc-
turation concerne quatre axes majeurs et s'articule
donc autour de quatre chapitres. Dans le premier
chapitre de cette seconde partie (qui constitue le
quatriéme chapitre dans 'ordonnancement général
de l'ouvrage), I'A. montre comment Avicenne effectue
une synthese entre les deux conceptions de la Mé-
taphysique qui prévalait a son époque, a savoir celle
qui la concevait comme une investigation rationnelle
de la nature divine (Kind1) et celle qui la déterminait
comme une étude de l'étre en tant qu'étre, une on-
tologie (Farabi). Dans le chapitre suivant (chap.5),
I'A. analyse la restructuration systématique de la
Métaphysique opérée par Avicenne dans les llahiyat,
qui s'articulent en quatre parties:

1- Le sujet de la métaphysique, a savoir ses
premiers concepts: I'existant, le non existant, le
nécessaire, le possible (prolégomenes, introduction
et livre l);

2— les espeéces de l'existant, désignées par I'A.
sous le sigle Ontology S (livres II-1Il);

3- les propriétés de l'existant, désignées sous le
sigle Ontology P (livres IV-VII);

4— les causes de 'existant, désignées par I'A. sous
le sigle Ontology C (livres VIII-X).

Cette structure complexe l'est d'autant plus
qu'elle conjugue une ontologie fournie par la doctrine
del'existant a une hénologie qui concerne les especes
de l'un et du multiple. Ainsi, la structure méme des
llahiyat d’Avicenne est le résultat du croisement de
deux axes verticaux (I'ontologie et I'hénologie) et de
quatre lignes horizontales (sujet, espéces, propriétés,
causes). Ce sont les Seconds Analytiques d'Aristote qui
fournissent a Avicenne l'idée que chaque science a
son sujet et qu'elle se doit de rechercher les proprié-
tés et les especes de ce sujet. Quant a la perspective
ontologique, elle provient également, selon I'A,, de la
Métaphysique d’Aristote, bien qu'elle soit précédée

par une discussion sur 'unité et I'unicité de Dieu qui
|

est étrangere a la pensée du Stagirite et qui pourrait
trouver sa source dans les discussions théologiques
sur le tawhid Allah menées au sein de I'lslam. Il faut
noter que, dans ce scheme extrémement complexe,
la derniére partie des llahiyat d’Avicenne, a savoir la
partie consacrée a la philosophie politique, est consi-
dérée par I'A. comme un «appendice » (p.209). Cette
appellation a une conséquence directe sur le statut
de cette science, statut qui, précisément, fait débat.
Traiter la philosophie politique comme un appendice
de la métaphysique, c'est la détacher de cette unité
complexe et structurée que I'A. s'évertue a mettre au
jour. Elle apparait des lors comme un ajout artificiel.
Clest précisément la tendance de certains chercheurs
actuellement, qui dénient l'existence méme d’une
réelle philosophie politique chez les faldsifa ®). Dans
le chapitre suivant (chap. 6), 'A. examine la méthode
mise en ceuvre par Avicenne dans sa restructuration
de la Métaphysique d’Aristote. [l accomplit cette tache
en déterminant la métaphysique comme science
apodictique — écartant les procédés dialectiques
souvent adoptés par le Stagirite. Ainsi, il construit
son argumentation selon une forme syllogistique,
prétant attention au degré de vérité et de certitude
des propositions servant lieu de prémisses. D’un autre
coté, il compléte la méthode apodictique par une ap-
proche analytique qui consiste a utiliser des divisions
dans I'argumentation et a classifier les différents sens
d’'un terme. Farabi est le premier a avoir distingué
la dialectique de la métaphysique sur la base des
Seconds Analytiques et a avoir élaboré une concep-
tion apodictique et analytique de sa nature. Dans le
dernier chapitre de la deuxiéme partie (chap.7), I'A.
montre que la restructuration opérée par Avicenne
de la Métaphysique d’Aristote, qui place l'existant en
tant que tel au coeur de la recherche métaphysique,
fait de la métaphysique la discipline qui fonde les
principes des autres sciences.

La derniére partie de l'ouvrage examine les
sources des llghiyat. UA. commence par une analyse
tres minutieuse des citations littérales de la Métaphy-
sique d’Aristote, qui est sa principale source (chap.8).
Ensuite, il reléve toutes les citations du livre I, qui est,
selon A, la source de la conception avicennienne de
la métaphysique comme science. (chap.9). Dans le
chapitre suivant (chap. 10), I'A. reléve I'usage que fait
Avicenne des arguments dialectiques du livre B. Enfin,
dans le dernier chapitre (chap. 11), sont étudiées les
autres sources des llahiyat. Aussi bien les sources

(3) Cf.Dimitri Gutas: « The Meaning of Madani in al-Farabi’s “Po-
litical” Philosophy », in Emma Gannagé, Patricia Crone, Maroun
Aouad (ed.), The Greek Stand in Islamic Political Thought, Beyrouth,
Imprimerie catholique, 2004, p.259-282. 'A. se présente d'ailleurs
comme le disciple de Dimitri Gutas (p.XI).

BCAI 25

BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

grecques, avec d'un coté les tenants de I'école péri-
patéticienne (Alexandre d/Aphrodise et Thémistius),
que les commentateurs rattachés a la mouvance pla-
tonicienne (Platon lui-méme, puis Plotin, Porphyre,
Proclus). Enfin, les philosophes arabes, Kindi, Farabi,
Yahya b. ‘Adi (m. 974), mais aussi Abt al-Qasim al-
Kirmani, et al-Amiri (m. 922). Un court chapitre est
ensuite dédié a I'influence de la théologie islamique
sur les llghiyat. Six appendices complétent 'ouvrage:

1- une liste de corrections a I'édition du Caire,
obtenue par la collation des autres versions impri-
mées et de plusieurs manuscrits non utilisés par les
éditeurs précédents;

2- un index des auteurs et des ouvrages men-
tionnés dans les llahiyat;

3- une présentation chronologique des princi-
paux ouvrages d’Avicenne sur la métaphysique;

4— les différentes appellations données par
Avicenne a la Métaphysique d’Aristote, ainsi qu’a la
métaphysique comme discipline;

5— une analyse du style du Kitab al-Sifa’;

6— une étude complete des différents termes
par lesquels Avicenne rend la notion de « propriété ».

Le volume se cl6t par une bibliographie d’'une
précieuse exhaustivité.

Louvrage de A. Bertolacci, par sa méthode, sa
précision et I'énorme quantité d'informations éru-
dites qu'il recele, est destiné a devenir un outil de
travail indispensable a tout chercheur qui s'intéresse
a la question de la réception de la Métaphysique
d’Aristote chez les falasifa. LA. y fait montre d'une
grande maitrise, philosophique et philologique, alliée
a une connaissance impressionnante de son sujet. La
restructuration de la Métaphysique d’Aristote, opérée
par Avicenne sur des fondements épistémologiques
et méthodologiques, est magistralement mise a
jour dans cet ouvrage. De méme qu'y est clairement
exposé le cheminement intellectuel qui a conduit le
philosophe arabe a entreprendre cette refondation.

Son analyse souléve cependant quelques ques-
tions. La premiére concerne l'influence supposée de
Farabi. Cest la lecture de son ouvrage, le Fi Agrdd,
qui aurait été déterminante pour Avicenne. Il se-
rait passé, apres en avoir pris connaissance, d’'une
conception de la métaphysique comme théologie a
une conception de la métaphysique comme onto-
logie. S'il est vrai que cette explication a le mérite de
« coller » parfaitement avec le récit romancé que fait
Avicenne de sa « conversion » intellectuelle dans son
autobiographie, elle n'en laisse pas moins ouverte la
question de savoir quelle a été la réelle influence de
Farabi sur sa conception de la métaphysique. Farabi,
qu'Avicenne tenait en grande estime, I'appelant le
«second maitre », a rédigé un grand nombre de traités

consacrés a la philosophie politique, a la logique, a
|

I'énumération des sciences, ainsi que des commen-
taires d’Aristote (une grande partie de ces ouvrages
est perdue). Contrairement a ce que fera Avicenne,
il n'expose nulle part de maniére systématique sa
conception de la métaphysique. Dans sa tentative de
donner a la philosophie de Farabi une unité dont sa
forme matérielle la prive, Phillipe Vallat ) montre de
maniere convaincante que les Alexandrins ont influé
de fagon déterminante sur le philosophe arabe. Dés
lors, considérer la métaphysique d’Avicenne comme
presque exclusivement influencée par Aristote (le
nombre de pages consacrées a l'influence de la philo-
sophie néoplatonicienne et alexandrine est éloquent)
comme le fait I'A. est problématique. De la méme
maniere, I'influence de la théologie musulmane est
sous-estimée ), Par ailleurs, le peu de textes conser-
vés de Kind (ses traités consacrés a la métaphysique
sont en grande partie perdus) rend difficile toute
tentative de cerner de facon décisive son role dans
I’évolution de la conception de la Métaphysique
d'Aristote chez les falasifa.

Venons-en maintenant a la forme de l'ouvrage. Il
s'agit de la version remaniée d’une thése de doctorat
soutenue en 2005 a I'Université de Yale. Plusieurs
chapitres de ce travail avaient déja paru sous forme
d’articles et ce fait a une incidence sur l'unité de
l'ouvrage qui souffre de nombreuses redites et redon-
dances, ce qui en rend la lecture laborieuse.

En dépit de ces quelques objections sur le fond
et la forme, 'ouvrage de A. Bertolacci constitue un
modele dans le domaine des études philosophiques
arabes. Modele d’érudition et de rigueur qui permet
a la recherche d’avancer a grands pas.

Meryem Sebti
CNRS - Paris

(4) Farabi et I‘école dAlexandrie. Des prémisses de la connaissance
d la philosophie politique, Vrin, 2004.
(5) Cf.acesujet 'ouvrage majeur de Robert Wisnovsky, Avicen-

na’s Metaphysics in Context, New York, 2003.
|

BCAI 25 37

BCAI 25 (2010) Amos Bertolacci: The Reception of Aristotle’s Metaphysics in Avicenna’s Kitab al-Sifa’. A Milestone of Western Metaphysical Thought., recensé par M.
Sebti
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

