| |. LANGUE €T UTTERATURE |

TorTEL Christiane,
L’ Asceéte et le Bouffon. Qalandars, vrais ou faux
renongants en islam ou I'Orient indianisé.

Arles, Actes Sud, 2009, 439 p.
ISBN: 978-2742780556

La publication d'un livre sur les galandars est
un événement. En effet, si la figure du «calender »
est connue en Europe depuis la traduction des Mille
et Une Nuits par Antoine Galland, avec le récit des
Trois calenders, il n'est que de consulter la notice que
I'Encyclopédie de I'lslam lui consacre pour observer
que, jusqu’a une époque récente, ce theme n‘avait
guere retenu l'attention des chercheurs. Dans sa
publication de 1978, 'auteur commence en écrivant
que les galandars «ressemblaient, avec de légeres
différences, aux « hippies » modernes... » (). En 1996
encore, John Baldwin proposait une courte synthése
de trois pages sur les « Qalenderis » dans I'ouvrage di-
rigé par A. Popovic et G. Veinstein sur les Voies dAllah
(p.500-503) @), En fait, le terme méme de galandar,
dont l'origine reste obscure, désigne une constella-
tion de groupes de faqir-s, c’est-a-dire de renongants
musulmans, qui ont pu au tournant du xi®-X11®s. étre
en concurrence avec les soufis, avant d’étre absorbés
par eux. Des la fin du xi1€ s, et surtout aux xive et
XVve s, les galandars vont connaitre un essor dans
deux régions spécifiques du monde musulman: le
sous-continent indien et 'aire ottomane.

Apres des travaux pionniers publiés en turc,
comme ceux dAhmet Yasar Ocak @), les études sur les
galandars ont connu un tournant avec la publication
de l'ouvrage d’Ahmed Karamustafa en 1994. Dans le
sous-titre, Karamustafa utilise le terme de derviche
sachant que les renoncants musulmans se répar-
tissent en plusieurs groupes répondant a diverses
dénominations, au sein desquels les galandars sont
les plus connus, et dont il n'est pas aisé de retracer
les liens. Pour le sous-continent indien, Simon Digby
publie en 1984 un article significatif sur les galandars
et les groupes apparentés a I'époque du sultanat de
Delhi. Plus récemment, Katherine Ewing a publié un
ouvrage qui, si le titre fait référence a la construction

(1) T. Yazici, «Kalandar», Encyclopédie de I'islam, vol. 1V, 1978,
p.493.

(2) A.Popovic et G. Veinstein (dir.), Les Voies d’Allah. Les ordres
mystiques dans le monde musulman des origines a aujourd’hui,
Fayard, 1996.

(3) Osmanli Imparatorlujunda Marjinal Sufilik: Kalenderiler
(x1v-xvi. Yiizyillar), Ankara, Atattrk Kultir, Dil ve Tarih Yiksek
Kurumu Tirk Tarih Kurumu Yayinlari, 1992.

de la sainteté, s'appuie sur une étude des malangs, un
de ces groupes apparentés aux galandars ).

Christiane Tortel est une chercheuse indé-
pendante spécialisée dans la littérature mystique
persane. Elle est une traductrice reconnue de traités
de soufisme . Elle nous livre dans cet ouvrage les
résultats de nombreuses années de recherche sur
les galandars qu'elle désigne, comme l'indique le
titre, comme des Janus a double visage: ascetes et
bouffons. Ce livre de 439 pages est un travail ambi-
tieux qui reprend dans une large mesure une thése
de doctorat soutenue a I'Ecole Pratique des Hautes
Etudes. Alors que Christiane Tortel est une experte
dans la collecte de manuscrits rares, elle est égale-
ment une experte de terrain sachant qu'elle a visité
de nombreux mausolées de différentes parties de
I'Asie. Apres l'introduction, le livre se divise en deux
grandes parties. La premiére partie est consacrée a
« Ascétisme, transgression et charlatanisme: le paria
et le bouffon » (p.25-228). La seconde partie propose
des « Textes inédits: présentation et traduction »
(p-229-305). Par-dela les notes, la bibliographie et
I'index, on appréciera I'iconographie que l'auteur a
réunie au cours de ses recherches conduites dans dif-
férentes bibliothéques d’Asie et d’Europe. Enfin, une
mention doit étre faite du travail de qualité réalisé
par l'éditeur, Actes Sud.

Compte tenu de la division du livre en deux
parties distinctes, on ne peut éviter de séparer de la
méme maniére le compte rendu. La premiére partie
est consacrée au développement d’'une these: le
role joué par I'Inde au sein des mondes chrétien et
musulman a été sous-évalué. Lorigine principale de
cette lacune est due au fait que, depuis I'Antiquité,
les historiens ont toujours classé les Indiens comme
des Africains. En effet, a cause de la couleur de leur
peau, ils ont été considérés comme des Noirs. Lau-
teur propose d'utiliser la figure du galandar pour
identifier comment les spécificités indiennes ont
pénétré le monde musulman, alors que cette figure
du galandar a elle-méme été véhiculée a travers le
monde musulman par les Tsiganes. Pour argumen-
ter sa démonstration, 'auteur convoque une masse

(4) A. T. Karamustafa, God’s Unruly Friends: Dervish Groups
in the Islamic Later Middle Period, 1200-1550, Salt Lake City,
University of Utah Press, 1994; K. P.Ewing, Arguing Sainthood.
Modernity, Psychoanalysis, and Islam, Durham and London,
Duke University Press, 1977; S. Digby, “Qalandars and related
groups: elements of social deviance in the religious life of the
Delhi Sultanate”, in Y. Friedman, Islam in Asia, Jerusalem, The
Magnes Press, 1984, p.60-108.

(5) Voir par exemple Paroles d’un soufi. Abi'l-Hasan Kharaqgani
352-425/960-1033, présentation, traduction du persan et notes
par Christiane Tortel, Paris, Editions du Seuil, 1998.

BCAI 25 33

BCAI 25 (2010) Christiane Tortel: L' Ascete et le Bouffon. Qalandars, vrais ou faux renongants en islam ou I’Orient indianisé., recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| |. LANGUE €T UTTERATURE |

impressionnante de documents mais elle privilégie
souvent les relations des voyageurs et diplomates
européens.

Cette premiére partie, qui est plutdt analytique,
n'est cependant pas toujours convaincante. Il faut
d’'emblée préciser que I'ambition d’un tel projet s'ap-
parente par bien des aspects a une gageure: quelle(s)
méthode(s) rationnelle(s) peut-on employer pour
relever un tel défi ? Mais la question la plus adéquate
serait plutot: existe-t-il une méthode scientifique
pour mettre en oeuvre un tel projet? Si une telle
méthode existait, elle requerrait ad minima de réunir
les compétences de plusieurs spécialistes. Sans ce
préalable, la seule voie pour dérouler le fil d’Ariane
de la méthode est la voie de la ressemblance ©). La
ressemblance telle quelle est ici utilisée reste un
principe d'organisation des connaissances qui permet
de relier entre eux des éléments disparates dans le
temps et dans l'espace, sans qu’aucun cadre structurel
ne vienne le légitimer, ce qui implique que cette mé-
thode ne peut pas étre intégrée a la phénoménologie
des religions, telle quelle a pu étre mise en ceuvre jadis
par un Mircea Eliade. Par ailleurs, I'auteur fait appel
a une telle diversité de sources que toute transition
entre les différents chapitres savere problématique.
Le résultat est qu'il est difficile de suivre la logique
de la succession des chapitres. Le chapitre Iv intitulé
«Le Moine turc diseur de bonne aventure de I'¢poque
ottomane et le Fou palmiste tsigane de I'Angleterre
élisabéthaine » est suivi par une «Discussion sur
l'origine de I'archétype du qalandar » (ch. v).

Comme on l'a déja dit, la seconde partie de
l'ouvrage est trés pédagogique. Son intérét principal
est sans conteste que l'auteur propose la traduction
francaise de manuscrits inédits en persan. Il s'agit par
exemple de traités du genre Fagr-ndma, comme la
Risdla-yi tawba attribuée a Abi al-Hasan Haragani
(d. 1033), ou la Risdla-yi galandari, tirée d'un manus-
crit anonyme que l'auteur a trouvé a Tashkent. Une
autre piece remarquable de la deuxieme partie est un
rare exemple de littérature savante du type qalandari,
le Qalandar-ndma composé par Abt Bakr Qalandar
Rami (d. 1321), qui était originaire de Crimée. Tout
compte fait, cette partie de l'ouvrage constitue un
complément utile du livre dAhmet Karamustafa.
Lauteur donne par ailleurs des notices utiles sur les
fondateurs de la qalandariyya, mais également sur
les relations entre les galandars et les tariqa-s du
soufisme institutionnalisé comme les Sohrawardjis,
les Chishtis, en particulier dans l'aire sud-asiatique.

(6) Sur la ressemblance comme principe de classification et
de représentation, voir Michel Foucault, Les mots et les choses,

Gallimard, 1966, en particulier p.81-86.
|

Bien que la conclusion de cet ouvrage volumi-
neux soit réglée en une seule page, l'auteur réaffirme
son axiome de départ en écrivant que la qalandariyya
est une extension tardive du renoncement indien. En
définitive, comme l'auteur I'écrit elle-méme (p. 188),
le principal apport de ce livre est de fournir une base
pour une future étude sur la figure du galandar. Reste
qu'en resserrant davantage son propos sur les sources
persanes médiévales, dont elle est une spécialiste
reconnue, Christine Tortel avait 'opportunité de
proposer une étude novatrice sur les galandars du
monde indo-iranien, qui aurait constitué a la fois un
complément de premier ordre a l'ouvrage d’Ahmet
Karamustafa, ainsi qu'a I'article de Simon Digby.

Michel Boivin
CNRS - Paris

BCAI 25

BCAIl en ligne

34

BCAI 25 (2010) Christiane Tortel: L' Ascete et le Bouffon. Qalandars, vrais ou faux renongants en islam ou I’Orient indianisé., recensé par M. Boivin
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

