
1. Langue et littérature

	 BCAI 25	 33

de la sainteté, s’appuie sur une étude des malangs, un 
de ces groupes apparentés aux qalandars (4).

Christiane Tortel est une chercheuse indé-
pendante spécialisée dans la littérature mystique 
persane. Elle est une traductrice reconnue de traités 
de soufisme (5). Elle nous livre dans cet ouvrage les 
résultats de nombreuses années de recherche sur 
les qalandars qu’elle désigne, comme l’indique le 
titre, comme des Janus à double visage : ascètes et 
bouffons. Ce livre de 439 pages est un travail ambi-
tieux qui reprend dans une large mesure une thèse 
de doctorat soutenue à l’École Pratique des Hautes 
Études. Alors que Christiane Tortel est une experte 
dans la collecte de manuscrits rares, elle est égale-
ment une experte de terrain sachant qu’elle a visité 
de nombreux mausolées de différentes parties de 
l’Asie. Après l’introduction, le livre se divise en deux 
grandes parties. La première partie est consacrée à 
« Ascétisme, transgression et charlatanisme : le paria 
et le bouffon » (p. 25-228). La seconde partie propose 
des « Textes inédits : présentation et traduction » 
(p. 229-305). Par-delà les notes, la bibliographie et 
l’index, on appréciera l’iconographie que l’auteur a 
réunie au cours de ses recherches conduites dans dif-
férentes bibliothèques d’Asie et d’Europe. Enfin, une 
mention doit être faite du travail de qualité réalisé 
par l’éditeur, Actes Sud.

Compte tenu de la division du livre en deux 
parties distinctes, on ne peut éviter de séparer de la 
même manière le compte rendu. La première partie 
est consacrée au développement d’une thèse : le 
rôle joué par l’Inde au sein des mondes chrétien et 
musulman a été sous-évalué. L’origine principale de 
cette lacune est due au fait que, depuis l’Antiquité, 
les historiens ont toujours classé les Indiens comme 
des Africains. En effet, à cause de la couleur de leur 
peau, ils ont été considérés comme des Noirs. L’au-
teur propose d’utiliser la figure du qalandar pour 
identifier comment les spécificités indiennes ont 
pénétré le monde musulman, alors que cette figure 
du qalandar a elle-même été véhiculée à travers le 
monde musulman par les Tsiganes. Pour argumen-
ter sa démonstration, l’auteur convoque une masse 

(4)  A. T. Karamustafa, God’s Unruly Friends: Dervish Groups 
in the Islamic Later Middle Period, 1200-1550, Salt Lake City, 
University of Utah Press, 1994 ; K. P. Ewing, Arguing Sainthood. 
Modernity, Psychoanalysis, and Islam, Durham and London, 
Duke University Press, 1977 ; S. Digby, “Qalandars and related 
groups: elements of social deviance in the religious life of the 
Delhi Sultanate”, in Y. Friedman, Islam in Asia, Jerusalem, The 
Magnes Press, 1984, p. 60-108. 
(5)  Voir par exemple Paroles d’un soufi. Abû’l-Hasan Kharaqânî 
352-425/960-1033, présentation, traduction du persan et notes  
par Christiane Tortel, Paris, Éditions du Seuil, 1998.

Tortel �Christiane, 
L’ Ascète et le Bouffon. Qalandars, vrais ou faux 
renonçants en islam ou l’Orient indianisé.

Arles, Actes Sud, 2009, 439 p. 
ISBN : 978-2742780556

La publication d’un livre sur les qalandars est 
un événement. En effet, si la figure du « calender » 
est connue en Europe depuis la traduction des Mille 
et Une Nuits par Antoine Galland, avec le récit des 
Trois calenders, il n’est que de consulter la notice que 
l’Encyclopédie de l’Islam lui consacre pour observer 
que, jusqu’à une époque récente, ce thème n’avait 
guère retenu l’attention des chercheurs. Dans sa 
publication de 1978, l’auteur commence en écrivant 
que les qalandars « ressemblaient, avec de légères 
différences, aux « hippies » modernes… » (1). En 1996 
encore, John Baldwin proposait une courte synthèse 
de trois pages sur les « Qalenderis » dans l’ouvrage di-
rigé par A. Popovic et G. Veinstein sur les Voies d’Allah 
(p. 500-503) (2). En fait, le terme même de qalandar, 
dont l’origine reste obscure, désigne une constella-
tion de groupes de faqīr-s, c’est-à-dire de renonçants 
musulmans, qui ont pu au tournant du xie-xiie s. être 
en concurrence avec les soufis, avant d’être absorbés 
par eux. Dès la fin du xiiie s., et surtout aux xive et 
xve s., les qalandars vont connaître un essor dans 
deux régions spécifiques du monde musulman : le 
sous-continent indien et l’aire ottomane.

Après des travaux pionniers publiés en turc, 
comme ceux d’Ahmet Yasar Ocak (3), les études sur les 
qalandars ont connu un tournant avec la publication 
de l’ouvrage d’Ahmed Karamustafa en 1994. Dans le 
sous-titre, Karamustafa utilise le terme de derviche 
sachant que les renonçants musulmans se répar-
tissent en plusieurs groupes répondant à diverses 
dénominations, au sein desquels les qalandars sont 
les plus connus, et dont il n’est pas aisé de retracer 
les liens. Pour le sous-continent indien, Simon Digby 
publie en 1984 un article significatif sur les qalandars 
et les groupes apparentés à l’époque du sultanat de 
Delhi. Plus récemment, Katherine Ewing a publié un 
ouvrage qui, si le titre fait référence à la construction 

(1)  T. Yazici, « Kalandar », Encyclopédie de l’islam, vol. IV, 1978, 
p. 493.
(2)  A. Popovic et G. Veinstein (dir.), Les Voies d’Allah. Les ordres 
mystiques dans le monde musulman des origines à aujourd’hui, 
Fayard, 1996.
(3)  Osmanli Imparatorlujunda Marjinal Sufilik : Kalenderiler 
(xiv-xvii. Yüzyillar), Ankara, Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek 
Kurumu Türk  Tarih Kurumu  Yayinlari, 1992.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 25 (2010) Christiane Tortel: L’ Ascète et le Bouffon. Qalandars, vrais ou faux renonçants en islam ou l’Orient indianisé., recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 25	 34

Bien que la conclusion de cet ouvrage volumi-
neux soit réglée en une seule page, l’auteur réaffirme 
son axiome de départ en écrivant que la qalandariyya 
est une extension tardive du renoncement indien. En 
définitive, comme l’auteur l’écrit elle-même (p. 188), 
le principal apport de ce livre est de fournir une base 
pour une future étude sur la figure du qalandar. Reste 
qu’en resserrant davantage son propos sur les sources 
persanes médiévales, dont elle est une spécialiste 
reconnue, Christine Tortel avait l’opportunité de 
proposer une étude novatrice sur les qalandars du 
monde indo-iranien, qui aurait constitué à la fois un 
complément de premier ordre à l’ouvrage d’Ahmet 
Karamustafa, ainsi qu’à l’article de Simon Digby.

Michel Boivin 
CNRS - Paris

impressionnante de documents mais elle privilégie 
souvent les relations des voyageurs et diplomates 
européens.

Cette première partie, qui est plutôt analytique, 
n’est cependant pas toujours convaincante. Il faut 
d’emblée préciser que l’ambition d’un tel projet s’ap-
parente par bien des aspects à une gageure : quelle(s) 
méthode(s) rationnelle(s) peut-on employer pour 
relever un tel défi ? Mais la question la plus adéquate 
serait plutôt : existe-t-il une méthode scientifique 
pour mettre en oeuvre un tel projet ? Si une telle 
méthode existait, elle requerrait ad minima de réunir 
les compétences de plusieurs spécialistes. Sans ce 
préalable, la seule voie pour dérouler le fil d’Ariane 
de la méthode est la voie de la ressemblance (6). La 
ressemblance telle qu’elle est ici utilisée reste un 
principe d’organisation des connaissances qui permet 
de relier entre eux des éléments disparates dans le 
temps et dans l’espace, sans qu’aucun cadre structurel 
ne vienne le légitimer, ce qui implique que cette mé-
thode ne peut pas être intégrée à la phénoménologie 
des religions, telle qu’elle a pu être mise en œuvre jadis 
par un Mircea Éliade. Par ailleurs, l’auteur fait appel 
à une telle diversité de sources que toute transition 
entre les différents chapitres s’avère problématique. 
Le résultat est qu’il est difficile de suivre la logique 
de la succession des chapitres. Le chapitre iv intitulé 
« Le Moine turc diseur de bonne aventure de l’époque 
ottomane et le Fou palmiste tsigane de l’Angleterre 
élisabéthaine » est suivi par une « Discussion sur 
l’origine de l’archétype du qalandar » (ch. v).

Comme on l’a déjà dit, la seconde partie de 
l’ouvrage est très pédagogique. Son intérêt principal 
est sans conteste que l’auteur propose la traduction 
française de manuscrits inédits en persan. Il s’agit par 
exemple de traités du genre Faqr-nâma, comme la 
Risâla-yi tawba attribuée à Abū al-Ḥasan Ḫaraqānī 
(d. 1033), ou la Risâla-yi qalandarî, tirée d’un manus-
crit anonyme que l’auteur a trouvé à Tashkent. Une 
autre pièce remarquable de la deuxième partie est un 
rare exemple de littérature savante du type qalandarî, 
le Qalandar-nâma composé par Abū Bakr Qalandar 
Rūmī (d. 1321), qui était originaire de Crimée. Tout 
compte fait, cette partie de l’ouvrage constitue un 
complément utile du livre d’Ahmet Karamustafa. 
L’auteur donne par ailleurs des notices utiles sur les 
fondateurs de la qalandariyya, mais également sur 
les relations entre les qalandars et les tarīqa-s du 
soufisme institutionnalisé comme les Sohrawardîs, 
les Chishtîs, en particulier dans l’aire sud-asiatique.

(6)  Sur la ressemblance comme principe de classification et 
de représentation, voir Michel Foucault, Les mots et les choses, 
Gallimard, 1966, en particulier p. 81-86.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 25 (2010) Christiane Tortel: L’ Ascète et le Bouffon. Qalandars, vrais ou faux renonçants en islam ou l’Orient indianisé., recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

