| |. LANGUE €T UTTERATURE |

STETKEVYCH Suzanne Pinckney,
The Poetics of Islamic Legitimacy, Myth, Gender,
and Ceremony in the Classical Arabic Ode.

Indiana University Press, Bloomington &
Indianapolis, 2002.
ISBN:978-0253215366

Dans le chapitre intitulé ? Celebration and
Restoration, Praising the Caliph, Al-Akhtal and the
Umayyad Victory Ode, The Qasida and Legitimizing
Past”("), 'auteur considére, entre autres, que le poéme
d’al-Ahtal est une allégeance au calife ‘Abd al-Malik
b. Marwan et que l'échange (le panégyrique contre
la robe d'apparat et les autres dons) constitue une
reconnaissance mutuelle d’autorité entre le calife et
le poete.

La lecture de I'analyse proposée par l'auteur
nous a amené a faire les remarques suivantes:

S. Stetkevych affirme (p.80) que I'époque
umayyade était culturellement le moment décisif ou
le panégyrique avait été efficacement établi comme
«véhicule » pour I'expression d’une allégeance
politique et d’'une légitimité spécifiquement arabo-
islamiques; cétait aussi le moment ou le panégyrique
de la Gahiliyya avait été canonisé comme modéle
pour la gasida arabo-islamique.

Elle ajoute (p.81) que les grands poetes de la
période umayyade avaient choisi de ne pas suivre
le modeéle de la gasida islamique de I'époque du
Prophete et du début des conquétes.

La question que l'on est en droit de se poser
est: les poétes umayyades avaient-ils la latitude de
choisir un autre modeéle ? En effet, il est établi que la
production poétique au début de I'islam était mé-
diocre (cf. a titre d'exemple, ce disait al-Asma‘, cité
par Ibn Qutayba dans la notice consacrée a Hassan
b. Tabit ).

D’autre part, 'auteur considere (p.82 et p.98)
que pour les poétes umayyades, I'imitation de
leurs prédécesseurs de la Gahiliyya leur permettait
d’asseoir leur autorité en tant que poétes. Il sopere
alors, ce qu'elle appelle, apres Paul Connerton, « une
concordance mythique » entre le poéte imitateur
et le poéte imité et entre le dédicataire du poeéte
imitateur et celui du poete imité.

(1) Une premiére version de ce chapitre a été publiée dans
le Journal of Arabic Literature 28, no. 2 (1997): 89-122, sous le
titre “Umayyad Panegyric and the Poetics of Islamic Hegemony:
al-Akhtal’s Khaffa al-Qatinu” (‘Those That Dwelt with You Have
Left in Haste’).

(2) Ibn Qutayba, al-5ir wa I-su‘ard’, Dar, al-ma‘arif bi-Misr, Le
Caire, 1966, vol. |, p. 05.

|

Elle signale plus loin (p.102) comment la réfé-
rence constante, l'allusion et I'imitation assurent la
survie des chefs-d'ceuvres anciens.

Les theses de l'auteur, dans ce passage, restent
malheureusement abstraites ou trop théoriques. La
mu‘arada (réplique) comme technique d’imitation
et source d’inspiration poétique aurait pu rendre la
démonstration de l'auteur plus concréte et partant
plus efficace.

S. Stetkevych affirme en outre (p.83) que le
panégyrique a 'époque umayyade avait une double
fonction: confirmer l'autorité de la poésie contem-
poraine et en méme temps préserver, promouvoir
et projeter dans 'avenir I'idéologie arabo-islamique.
Cette remarque est particulierement vraie (cf. I'utili-
sation du patrimoine poétique antéislamique dans les
arguments des anti-$u‘tbites, notamment al-Gahiz
dans son Kitab al-‘asa).

Passant au cas de la gasida d’al-Ahtal haffa
|-gatinu (p.88) et en s'appuyant sur I'anecdote qui
lui est relative, S. Stetkevych avance que ce poeme
établit l'autorité et la légitimité du calife ‘Abd al-
Malik b. Marwan et que la récompense qu'il fait
au poéte confirme son statut de poete attitré des
Umayyades.

Abordant ensuite (dans la méme page) la ques-
tion des séquences qui composent ce poéme, l'auteur
affirme que celui-ci ne comporte pas de séquence
rahil ou plutdt que celle-ci y est présente dans une
forme rudimentaire et qu’elle a pour fonction essen-
tielle d’assurer la transition (tahallus) entre le prélude
élégiaque (nasib) et le madih. Nous ne partageons
pas tout a fait le point de vue de S. Stetkevych sur
cette question. Nous pensons en effet que le rahil, qui
permet au poéte d’exprimer sa hdga, peut se présen-
ter, selon l'inspiration du poeéte, soit sous une forme
étendue, incluant, par le biais de la comparaison,
les histoires animalieres, celle de l'onagre, de l'oryx,
etc., soit sous une forme embryonnaire n'excédant
pas, parfois, I'emploi de la préposition ila suivie du
prénom, du nom ou de la titulature du dédicataire.
Lors de la performance du poéte ou lors de la lecture,
ce ila (ou tout autre forme « rudimentaire » du rahil,
pour reprendre ce qualificatif de 'auteur) ne manque
pas de déclencher dans l'esprit de l'auditeur ou du
lecteur les histoires ou les images, bref, les différents
motifs habituels et bien connus de cette séquence.
Certes, le rahil assure la meilleure transition qui soit
pour aborder la séquence madih, mais, quelle que
soit son ampleur, il permet avant tout au poéte d'ex-
primer sa haga et, méme embryonnaire, il garde sa
fonction structurelle (cf. ce que dit 'auteur sur cette
question p.100).

Enfin, S. Stetkevych considére, avec raison (p.98),

que le poeme, qui est selon elle subtil et a facettes
|

BCAI 25 29 |

BCAI 25 (2010) Suzanne Pinckney Stetkevych: The Poetics of Islamic Legitimacy, Myth, Gender, and Ceremony in the Classical Arabic Ode., recensé par M. Bakhouch
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| |. LANGUE €T UTTERATURE |

multiples, recéle ou induit une négociation complexe
de rang et de statut.

Lauteur rappelle en effet (p.101) qu'avec la
victoire vient l'incorporation d’anciens ennemis
dans I'Etat, ce qui constitue une menace pour la
position des alliés de longue date, ce qui était le cas
des Taglib.

Rien d'étonnant alors que le poeme comporte,
comme le signale l'auteur (p.101), une déclaration
de fidélité et d’allégeance.

Dans les pages 105-106, S. Stetkevych montre
comment al-Ahtal a fonctionnalisé le fahr et le higa’
pour mieux asseoir ses propres rang et statut aupres
des Umayyades, ainsi que ceux de sa tribu.

Le fahr, notamment grace, a I'évocation ou au
rappel des services rendus aux Umayydes, et le higa’
sont ainsi subordonnés, tant formellement que
structurellement, a la gasida de madih.

Le poete «conseille» (il se dit nasih (v. 48))
les Umayyades au sujet de Zufar b. al-Harit, le chef
qaysite, et il le dénigre aupres d'eux, car ce dernier
et sa tribu sont devenus les rivaux d’al-Ahtal et des
Taglib en matiere de faveurs aupres du souverain
umayyade.

Dans un chapitre fort intéressant intitulé “Sup-
plication and Negotiation, the Client Outraged, al-
Ahtal and the Supplicatory Ode” ®), Suzanne Pinck-
eney Stetkevych (2002: p. 110-143) étudie la lamiyya
qui ouvre le diwdn d’al-Ahtal et tente de démontrer
que ce poeme est un poéme de supplication et de
négociation.

Si la négociation apparait comme quelque chose
d’évidenta la lumiére des anecdotes relatives a Yawm
al-Bisr et a la partie ‘itab du poeme en question
(d’ailleurs l'auteur affirme dés le début du chapitre
(p.114) que «ce que demande al-Ahtal avant tout
c'est que les Taglib soient rétablis dans leur position
comme clients importants des Marwanides», il en
va tout autrement pour la tentative de l'auteur de
montrer que ce poéme dal-Ahtal est un poeme de
supplication. En effet, la démonstration n'emporte
pas toujours I'adhésion du lecteur, et cela pour plu-
sieurs raisons.

D'abord, parce qu'il y a des éléments extra-tex-
tuels qui font défaut et dont I'absence nous prive
d’'une des données essentielles pour une bonne com-
préhension de poeme.

Trois questions, qui ne trouvent pas de réponses,
résument la difficulté de travailler sur un poeme
comme celui-la:

(3) Lire I'historique des différentes versions de ce chapitre a la
page 342.
|

1- Pourquoi al-Ahtal fait-il le panégyrique de
Halid b. Asid dans le méme poéme ou il fait le ‘itab
du calife ‘Abd al-Malik?

2— Le poéte a-t-il déclamé tout le poeme devant
le calife ou bien s#était-il contenté de réciter la seule
partie ‘itab?

3- Auquel de ses deux destinataires le poéte
a-t-il récité sa gasida en premier?

Ensuite, l'auteur établit une comparaison
(p-116) entre le cas d'al-Ahtal dans ce poéme et ceux
d’al-Nabiga al-Dubyani et de Ka‘’b b. Zuhayr, quelle
étudie dans le premier chapitre de son ouvrage. “The
comparison of these three gasidas reveals a number
of common elements”, affirme-t-elle (p. 116).

Nous pensons, quant a nous, que cette compa-
raison n'est pas pertinente.

Al-Nabiga a composé un panégyrique d'al-
Mundir que l'on considere habituellement comme
une i'tiddriyya (un poeme d'excuse), la soumission
fait partie des éléments dont peut user un poéte
dans ce type de poeme. Quant a Ka’b b. Zuhayr, on
sait que sa vie était en danger, apres que le Prophéte
avait déclaré qu'il était permis a tout musulman de
le tuer.

Les vers 44 et 51 sur lesquels s'appuie l'auteur
pour faire sa comparaison prétent a discussion. En
effet, l'expression ma’'wdka li-man halla wasiun
cherche a mettre en valeur I'extréme générosité du
dédicataire en suggérant sa capacité d'accueillir et
de nourrir un grand nombre d’hétes (en fait autant
qu'il y a) et quels qu'ils soient.

En ce qui concerne le vers 51, dans lequel le
poete célébre la protection du clan umayyade:

2 e ~o T 7 s
S Al ksl G Al e o1 58 3

Signalons ici cet autre, qui n'est pas sans nous
rappeler ce vers 51. Il figure dans le panégyrique
adressé a Bisr b. Marwan. Il s'agit du vers 19 du poeme
20 (cf. Si‘r al-Ahtal, éd. Qabawa, p.227):

G885 B A 800 B0 01558 il 53y SR )

Il est tout a fait possible que ce vers fasse allusion
a des événements anciens. Nous pensons a ce qui
s'était passé apres qu'al-Ahtal avait satirisé les Ansar.
La menace du calife Muawiya de couper la langue du
poete, avait contraint ce dernier a fuir et a se cacher;
elle l'avait amené, a plusieurs reprises, a demander au
prince Yazid b. Mu‘awiya d'intercéder pour lui aupres
de son pére pour qu'il léve sa sanction. Le lecteur trou-
vera des contenus identiques a celui de ce vers dans
cing poémes adressés a Yazid et un adressé a al-Walid -
le poeme 24 -, (voir dans I'édition Qabawa citée supra
le poeme 9, v. 15, 16, 17, p.78; le poeme 14, v. 43, 44|,

BCAI 25

BCAIl en ligne

30

BCAI 25 (2010) Suzanne Pinckney Stetkevych: The Poetics of Islamic Legitimacy, Myth, Gender, and Ceremony in the Classical Arabic Ode., recensé par M. Bakhouch
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| |. LANGUE €T UTTERATURE |

45,46 et 47, p.129-130; le poeme 24, v.21, 22, 23,24
et25,p.177-178;le poeme 31,v.27,28 et 29, p.214);
le poeme 32, v. 13 au v. 24, p.219-220) et le poeme
49,v.24 au v. 28, p.302-303).

D’ailleurs, l'auteur reconnait (p.119) que la si-
tuation d'al-Ahtal est différente de ses prédécesseurs,
car, précise-t-elle, il n'est pas I'accusé mais l'accusa-
teur. Elle le reconnait aussi (p.120) lorsqu’elle écrit:
«al-Akhtal utilise la qasida ‘afa Wasitun min..., pour
défier publiquement l'autorité marwanide et mettre
en doute leur légitimité et ceci a cause de leur échec
dans la protection de leurs clients Taglibi. »

Il'y a la une contradiction avec ce qu'elle
écrit (p.111) au sujet de l'auto-humiliation (self-
abasement) d’al-Ahtal.

De méme, nous considérons, selon les propres
criteres de l'auteur, qu’il n’y a pas de soumission
exprimée dans ce poeme.

En effet, selon S. Stetkevych (cf. p.117), la sou-
mission se manifeste au niveau lexical par I'emploi
des termes « étranger », « réfugié» pour décrire le
suppliant; or al-Ahtal n‘était ni I'un ni l'autre dans
ce poéme.

Toujours au niveau lexical, la soumission est éga-
lement exprimée, selon l'auteur, par lemploi des mots,
«havre », «refuge», «clémence» et « générosité »
pour décrire le mamduh (dédicataire). Nous pensons
qu’il n'y a la rien d’exceptionnel et que ces termes
reviennent tres souvent dans les panégyriques.

Enfin, l'auteur indique que la soumission s'ex-
prime par la sollicitation de la clémence, or al-Ahtal
ne la sollicite pas dans ce poeme justement.

D'autre part, dans le passage consacré a la sé-
quence rahil, l'auteur affirme (p. 133) que celui-ci est
double. Selon elle, la premiére partie court du vers 25
au vers 31, et la seconde du vers 32 au vers 43.

Nous ne pensons pas que le rahil soit double
dans ce poéme, car l'analyse montre qu'il traite de
deux éléments constitutifs de cette séquence, a
savoir: I'espace (le désert) et la monture. Comme le
spécifient Ibn Qutayba (Al-8i'r wa |-Sudard’, Dar al-
ma‘arif bi-Misr, Le Caire, 1966, vol.|, p.75) et Ibn Rasiq
(Al-“Umda fi mahasin al-si’r wa ddabih, Matba‘at al-
kitab al-‘arabi, Dimasq, 1994, p.399, 2¢ édition).

Par ailleurs, S. Stetkevych écrit (p.135) que les
chamelles ont apporté devant les Umayyades (a qui
se réféere ce mot ici? Au gouverneur? Au calife?)
leurs péchés contre les Taalib. Elle ajoute que le
poete «al-Ahtal, est devant eux, les confrontant avec
leur transgression contre sa tribu », et la dangereuse
traversée du désert, la caravane chargée, sont donc
une expression de la charge psychologique du client
outragé. Par hagdt tigal nous entendons, quant
a nous, des «requétes graves », autrement dit, la

demande d’aide que formule al-Ahtal.
|

Dans ce passage, I'auteur parle des péchés des
Umayyades contre la tribu d'al-Ahtal et épouse ses
théses. Il nous semble que I'éclairage historique
montre que les Umayyades n’avaient aucune res-
ponsabilité dans ce qui est arrivé a al-Bisr. Les seuls
coupables, a notre avis, sont les Sulaym et ... al-Ahtal
lui-méme qui, par sa satire, avait provoqué l'ire d’al-
Gahhaf. Rappelons ici que I'expression hawdmilu
hagatin tigalin figure dans le vers qui assure la tran-
sition entre la séquence rahil et la séquence madih
que le poete compose a la gloire de Halid b. Asid (lire
infra).

Un peu plus loin (p.137), S. Stetkevych signale
l'opposition ou le contraste entre la stérilité de l'es-
pace désertique traversé par le poete, lors du rahil, et
I'espace qu'il décrit dans les vers consacrés au nuage
pluvieux. Cette observation est trés importante. En
effet, ce contraste est une constante dans les pané-
gyriques qui comportent une séquence rahil.

Nous avons en effet une absence quasi-totale de
I'eau (c’est la une des caractéristiques du désert) dans
cette séquence et une présence abondante deau dans
la séquence madih dans laquelle les poétes évoquent
trés souvent les dons des dédicataires avec des termes
aquatiques. Cf.ici: Ju s clleall s SUs o

Dans ce méme passage, S. Stetkevych compare
la description des précipitations provoquées par
le nuage pluvieux, avec la derniere séquence de la
mu‘allaga d’Imru’ al-Qays. Il nous semble que nous
avons affaire la a deux cas de figure quelque peu
différents. En effet, la pluie et l'orage dont elle résulte,
chez ce dernier poete, sont destructeurs et non
bénéfiques, comme c'est le cas chez al-Ahtal. Le point
de vue deS. Stetkevych est dautant moins pertinent
que bien qu'elle considere cette partie comme un
du‘a’ (invocation), elle le compare a une narration.
Or ce sont la deux actes de parole qui induisent des
sens différents.

La particularité de ce poeme est qu’il a deux
destinataires. Nous savons par le texte lui méme
(v. 43 et 44) que le dédicataire du panégyrique qu'il
contient est le gouverneur umayyade Halid b. Asid.
Nous savons aussi que le poete s'adresse au calife
‘Abd al-Malik dans la derniére séquence (le “itab).

Si nous comprenons les raisons pour lesquelles
le poete fait le ‘itab du calife, il nous est, en revanche,
plus difficile de savoir, de facon catégorique, ce qu'at-
tendait le poéte de son dédicataire Halid b. Asid.

Lauteur affirme que le poete s'adresse a lui pour
qu'il joue l'intermédiaire entre lui et le calife, afin que
celui-ci paye le prix du sang de ses contribules morts
lors de Yawm al-Bisr (p. 141). Rien n’est moins s(r, et
cela pour plusieurs raisons.

BCAI 25

BCAIl en ligne

31

BCAI 25 (2010) Suzanne Pinckney Stetkevych: The Poetics of Islamic Legitimacy, Myth, Gender, and Ceremony in the Classical Arabic Ode., recensé par M. Bakhouch
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| |I. LANGUE €T UTTERATURE

La premiere est qu’al-Ahtal n‘avait pas besoin
d’intermédiaire pour aller dire ce qu'il avait a dire
au calife.

La deuxieme est que le verbe a I'impératif fa-sd'il
ne s'adresse pas, a notre avis, a Halid b. Asid. Nous
pensons que le poete s'adresse a lui-méme dans
cette phrase, usant ainsi du procédé classique dans
la poésie arabe ancienne qui consiste a parler de soi
a la deuxieme personne du singulier.

La troisieme raison est qu’il n’y a rien dans
les anecdotes citées par 'auteur ni dans le poeme
lui-méme qui permette d’affirmer qu'al-Ahtal s'est
adressé au gouverneur Halid b. Asid pour qu'il inter-
vienne aupres des Umayyades afin qu'ils payent le prix
du sang des Taglibites tués lors de Yawm al-Bisr. Le
poete ne présente pas sa requéte par le truchement
de Halid b. Asid, maisil I'adresse directement au calife
lui-méme, comme nous l'avons montré.

Lammens, qui s'est certainement appuyé sur la
relation des événements de Yawm al-Bisr faite par Ibn
al-Atir (Al-kamil fi al-tarih, [Dar Sadir/Dar Beyrouth,
Beyrouth, 1965, p.319-322) et par Yaqut (Mu‘gam
al-buldan, [Dar Sadir/Dar Beyrouth, Beyrouth, 1955,
vol. |, p.427), évoque dans sa série d'articles intitulée
« Le chantre des Umayyades » (Journal asiatique, no-
vembre-décembre 1894) les événements d’al-Bisr. |l
relate dans ces termes la réaction du poete apres le
départ des assaillants: « De Bisr, il [al-Ahtal] courut
a Damas. Il se présenta au calife, couvert du grossier
vétement de l'esclave, souillé de sang et de boue,
et improvisa la longue gasida qui ouvre son divan.
Prince, disait-il :

Gahhaf vient de commettre a Bidr, un attentat
que nous dénoncons a la vindicte divine... »

En nous fondant sur ces éléments extra-textuels,
nous émettons les hypothéses suivantes:

Premiére hypothese: Al-Ahtal, couvert de sang
et de boue, se rend directement chez le calife et
improvise ce poéme.

Seconde hypothese: Al-Ahtal récite a Halid
b. Asid le poeme, avant d’aller le déclamer devant le
calife a Damas.

Al-Bisr, la localité ol eut lieu le massacre des
Taglib, est située plus pres de Damas que d'al-Basra,
ville dont Halid b. Asid était le gouverneur. La des-
cription du poéte et le fait que Damas soit plus pres
d’al-Bisr, militent en faveur de la premiére hypothese
qui semble la plus plausible. Elle montre clairement
que le poete va narguer le calife. Cela fait que notre
vision d'al-Ahtal dans cette situation est totalement
différente de celle de Stetkevych.

Alors, que demande le poete a son dédicataire,
s'il ne lui demande pas d'intervenir aupres du calife
et de la famille régnante ? Autrement dit, que faut-il

entendre par « hawdmilu hagatin tigalin » ? Disons-le
|

encore une fois, rien dans le texte ne nous permet de
répondre d’'une maniere catégorique a cette question.
Nous formulerons la encore deux hypothéses: en
échange de son panégyrique, al-Ahtal demande a
son dédicataire un contre-don important et ce en
raison du malheur qui I'a frappé, lui et ses contribules;
le poéte demande a son dédicataire de prendre part
au paiement du prix du sang. Nous pensons que la
réputation d’homme extrémement généreux de
Halid b. Asid nest pas étrangere au choix d’al-Ahtal
d'en faire le dédicataire de son panégyrique dans ces
circonstances.

Mohamed Bakhouch
IFPO - Université de Provence

BCAI 25

BCAIl en ligne

32

BCAI 25 (2010) Suzanne Pinckney Stetkevych: The Poetics of Islamic Legitimacy, Myth, Gender, and Ceremony in the Classical Arabic Ode., recensé par M. Bakhouch
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

