
1. Langue et littérature

	 BCAI 25	 29

Stetkevych �Suzanne Pinckney, 
The Poetics of Islamic Legitimacy, Myth, Gender, 
and Ceremony in the Classical Arabic Ode.

Indiana University Press, Bloomington & 
Indianapolis, 2002. 
ISBN : 978-0253215366

Dans le chapitre intitulé ? Celebration and 
Restoration, Praising the Caliph, Al-Akhṭal and the 
Umayyad Victory Ode, The Qasida and Legitimizing 
Past” (1), l’auteur considère, entre autres, que le poème 
d’al-Aḫṭal est une allégeance au calife ʿAbd al-Malik 
b. Marwān et que l’échange (le panégyrique contre 
la robe d’apparat et les autres dons) constitue une 
reconnaissance mutuelle d’autorité entre le calife et 
le poète.

La lecture de l’analyse proposée par l’auteur 
nous a amené à faire les remarques suivantes : 

S. Stetkevych affirme (p. 80) que l’époque 
umayyade était culturellement le moment décisif où 
le panégyrique avait été efficacement établi comme 
« véhicule » pour l’expression d’une allégeance 
politique et d’une légitimité spécifiquement arabo-
islamiques ; c’était aussi le moment où le panégyrique 
de la Ǧāhiliyya avait été canonisé comme modèle 
pour la qaṣīda arabo-islamique.

Elle ajoute (p. 81) que les grands poètes de la 
période umayyade avaient choisi de ne pas suivre 
le modèle de la qaṣīda islamique de l’époque du 
Prophète et du début des conquêtes.

La question que l’on est en droit de se poser 
est : les poètes umayyades avaient-ils la latitude de 
choisir un autre modèle ? En effet, il est établi que la 
production poétique au début de l’islam était mé-
diocre (cf. à titre d’exemple, ce disait al-Aṣmaʿī, cité 
par Ibn Qutayba dans la notice consacrée à Ḥassān 
b. Ṯābit (2)).

D’autre part, l’auteur considère (p. 82 et p. 98) 
que pour les poètes umayyades, l’imitation de 
leurs prédécesseurs de la Ǧāhiliyya leur permettait 
d’asseoir leur autorité en tant que poètes. Il s’opère 
alors, ce qu’elle appelle, après Paul Connerton, « une 
concordance mythique » entre le poète imitateur 
et le poète imité et entre le dédicataire du poète 
imitateur et celui du poète imité.

(1)  Une première version de ce chapitre a été publiée dans 
le Journal of Arabic Literature 28, no. 2 (1997): 89-122, sous le 
titre “Umayyad Panegyric and the Poetics of Islamic Hegemony: 
al-Akhṭal’s Khaffa al-Qaṭīnu” (‘Those That Dwelt with You Have 
Left in Haste’).
(2)  Ibn Qutayba, al-šiʿr wa l-šuʿarā’, Dār, al-maʿārif bi-Miṣr, Le 
Caire, 1966, vol. I, p.  05.

Elle signale plus loin (p. 102) comment la réfé-
rence constante, l’allusion et l’imitation assurent la 
survie des chefs-d’œuvres anciens.

Les thèses de l’auteur, dans ce passage, restent 
malheureusement abstraites ou trop théoriques. La 
muʿāraḍa (réplique) comme technique d’imitation 
et source d’inspiration poétique aurait pu rendre la 
démonstration de l’auteur plus concrète et partant 
plus efficace.

S. Stetkevych affirme en outre (p. 83) que le 
panégyrique à l’époque umayyade avait une double 
fonction : confirmer l’autorité de la poésie contem-
poraine et en même temps préserver, promouvoir 
et projeter dans l’avenir l’idéologie arabo-islamique. 
Cette remarque est particulièrement vraie (cf. l’utili-
sation du patrimoine poétique antéislamique dans les 
arguments des anti-šuʿūbites, notamment al-Ǧāḥiẓ 
dans son Kitāb al-ʿaṣā).

Passant au cas de la qaṣīda d’al-Aḫṭal ḫaffa 
l-qaṭīnu (p. 88) et en s’appuyant sur l’anecdote qui 
lui est relative, S. Stetkevych avance que ce poème 
établit l’autorité et la légitimité du calife ʿAbd al-
Malik b. Marwān et que la récompense qu’il fait 
au poète confirme son statut de poète attitré des 
Umayyades.

Abordant ensuite (dans la même page) la ques-
tion des séquences qui composent ce poème, l’auteur 
affirme que celui-ci ne comporte pas de séquence 
raḥīl ou plutôt que celle-ci y est présente dans une 
forme rudimentaire et qu’elle a pour fonction essen-
tielle d’assurer la transition (taḫalluṣ) entre le prélude 
élégiaque (nasīb) et le madīḥ. Nous ne partageons 
pas tout à fait le point de vue de S. Stetkevych sur 
cette question. Nous pensons en effet que le raḥīl, qui 
permet au poète d’exprimer sa ḥāǧa, peut se présen-
ter, selon l’inspiration du poète, soit sous une forme 
étendue, incluant, par le biais de la comparaison, 
les histoires animalières, celle de l’onagre, de l’oryx, 
etc. , soit sous une forme embryonnaire n’excédant 
pas, parfois, l’emploi de la préposition ilā suivie du 
prénom, du nom ou de la titulature du dédicataire. 
Lors de la performance du poète ou lors de la lecture, 
ce ilā (ou tout autre forme « rudimentaire » du raḥīl, 
pour reprendre ce qualificatif de l’auteur) ne manque 
pas de déclencher dans l’esprit de l’auditeur ou du 
lecteur les histoires ou les images, bref, les différents 
motifs habituels et bien connus de cette séquence. 
Certes, le raḥīl assure la meilleure transition qui soit 
pour aborder la séquence madīḥ, mais, quelle que 
soit son ampleur, il permet avant tout au poète d’ex-
primer sa ḥāǧa et, même embryonnaire, il garde sa 
fonction structurelle (cf. ce que dit l’auteur sur cette 
question p. 100).

Enfin, S. Stetkevych considère, avec raison (p. 98), 
que le poème, qui est selon elle subtil et à facettes 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 25 (2010) Suzanne Pinckney Stetkevych: The Poetics of Islamic Legitimacy, Myth, Gender, and Ceremony in the Classical Arabic Ode., recensé par M. Bakhouch
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 25	 30

multiples, recèle ou induit une négociation complexe 
de rang et de statut.

L’auteur rappelle en effet (p. 101) qu’avec la 
victoire vient l’incorporation d’anciens ennemis 
dans l’État, ce qui constitue une menace pour la 
position des alliés de longue date, ce qui était le cas 
des Taġlib.

Rien d’étonnant alors que le poème comporte, 
comme le signale l’auteur (p. 101), une déclaration 
de fidélité et d’allégeance.

Dans les pages 105-106, S. Stetkevych montre 
comment al-Aḫṭal a fonctionnalisé le faḫr et le hiġā’ 
pour mieux asseoir ses propres rang et statut auprès 
des Umayyades, ainsi que ceux de sa tribu.

Le faḫr, notamment grâce, à l’évocation ou au 
rappel des services rendus aux Umayydes, et le hiǧā’ 
sont ainsi subordonnés, tant formellement que 
structurellement, à la qaṣīda de madīḥ.

Le poète « conseille » (il se dit nāṣiḥ (v. 48)) 
les Umayyades au sujet de Zufar b. al-Ḥāriṯ, le chef 
qaysite, et il le dénigre auprès d’eux, car ce dernier 
et sa tribu sont devenus les rivaux d’al-Aḫṭal et des 
Taġlib en matière de faveurs auprès du souverain 
umayyade.

Dans un chapitre fort intéressant intitulé “Sup�-
plication and Negotiation, the Client Outraged, al-
Aḥṭal and the Supplicatory Ode” (3), Suzanne Pinck-
eney Stetkevych (2002 : p. 110-143) étudie la lāmiyya 
qui ouvre le dīwān d’al-Aḫṭal et tente de démontrer 
que ce poème est un poème de supplication et de 
négociation.

Si la négociation apparaît comme quelque chose 
d’évident à la lumière des anecdotes relatives à Yawm 
al-Bišr et à la partie ʿitāb du poème en question 
(d’ailleurs l’auteur affirme dès le début du chapitre 
(p. 114) que « ce que demande al-Aḫṭal avant tout 
c’est que les Taġlib soient rétablis dans leur position 
comme clients importants des Marwanides », il en 
va tout autrement pour la tentative de l’auteur de 
montrer que ce poème d’al-Aḫṭal est un poème de 
supplication. En effet, la démonstration n’emporte 
pas toujours l’adhésion du lecteur, et cela pour plu-
sieurs raisons.

D’abord, parce qu’il y a des éléments extra-tex-
tuels qui font défaut et dont l’absence nous prive 
d’une des données essentielles pour une bonne com-
préhension de poème.

Trois questions, qui ne trouvent pas de réponses, 
résument la difficulté de travailler sur un poème 
comme celui-là : 

(3)  Lire l’historique des différentes versions de ce chapitre à la 
page 342.

1– Pourquoi al-Aḫṭal fait-il le panégyrique de 
Ḫālid b. Asīd dans le même poème où il fait le ʿitāb 
du calife ʿAbd al-Malik ?

2– Le poète a-t-il déclamé tout le poème devant 
le calife ou bien s’était-il contenté de réciter la seule 
partie ʿitāb ?

3– Auquel de ses deux destinataires le poète 
a-t-il récité sa qaṣīda en premier ?

Ensuite, l’auteur établit une comparaison 
(p. 116) entre le cas d’al-Aḫṭal dans ce poème et ceux 
d’al-Nābiġa al-Ḏubyānī et de Kaʿb b. Zuhayr, qu’elle 
étudie dans le premier chapitre de son ouvrage. “The 
comparison of these three qasidas reveals a number 
of common elements”, affirme-t-elle (p. 116).

Nous pensons, quant à nous, que cette compa-
raison n’est pas pertinente.

Al-Nābiġā a composé un panégyrique d’al-
Munḏir que l’on considère habituellement comme 
une iʿtiḏāriyya (un poème d’excuse), la soumission 
fait partie des éléments dont peut user un poète 
dans ce type de poème. Quant à Kaʿb b. Zuhayr, on 
sait que sa vie était en danger, après que le Prophète 
avait déclaré qu’il était permis à tout musulman de 
le tuer.

Les vers 44 et 51 sur lesquels s’appuie l’auteur 
pour faire sa comparaison prêtent à discussion. En 
effet, l’expression ma’wāka li-man ḥalla wāsiʿun 
cherche à mettre en valeur l’extrême générosité du 
dédicataire en suggérant sa capacité d’accueillir et 
de nourrir un grand nombre d’hôtes (en fait autant 
qu’il y a) et quels qu’ils soient.

En ce qui concerne le vers 51, dans lequel le 
poète célèbre la protection du clan umayyade : 

لُ  أولَئكَِ عَيْنُ المَاءِ فِيهِم وعِنْدَهُم مِنَ الخِليفَة المَنْجَاةُ والمُتَحَوَّ

Signalons ici cet autre, qui n’est pas sans nous 
rappeler ce vers 51. Il figure dans le panégyrique 
adressé à Bišr b. Marwān. Il s’agit du vers 19 du poème 
20 (cf. Šiʿr al-Aḫṭal, éd. Qabāwa, p. 227) : 

سَرَتْ خَوفَهَا نَفْسِي وَنامَتْ هُمُومُهَا إذَِا بَلَغَتْ بشِْرَ ابْنَ مَرْوَانَ نَاقَتيِ

Il est tout à fait possible que ce vers fasse allusion 
à des événements anciens. Nous pensons à ce qui 
s’était passé après qu’al-Aḫṭal avait satirisé les Anṣār. 
La menace du calife Muʿāwiya de couper la langue du 
poète, avait contraint ce dernier à fuir et à se cacher; 
elle l’avait amené, à plusieurs reprises, à demander au 
prince Yazīd b. Muʿāwiya d’intercéder pour lui auprès 
de son père pour qu’il lève sa sanction. Le lecteur trou-
vera des contenus identiques à celui de ce vers dans 
cinq poèmes adressés à Yazīd et un adressé à al-Walīd - 
le poème 24 -, (voir dans l’édition Qabāwa citée supra 
le poème 9, v. 15, 16, 17, p. 78 ; le poème 14, v. 43, 44, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 25 (2010) Suzanne Pinckney Stetkevych: The Poetics of Islamic Legitimacy, Myth, Gender, and Ceremony in the Classical Arabic Ode., recensé par M. Bakhouch
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 25	 31

45, 46 et 47, p. 129-130 ; le poème 24, v. 21, 22, 23, 24 
et 25, p. 177-178 ; le poème 31, v. 27, 28 et 29, p. 214) ; 
le poème 32, v. 13 au v. 24, p. 219-220) et le poème 
49, v. 24 au v. 28, p. 302-303).

D’ailleurs, l’auteur reconnaît (p. 119) que la si-
tuation d’al-Aḫṭal est différente de ses prédécesseurs, 
car, précise-t-elle, il n’est pas l’accusé mais l’accusa-
teur. Elle le reconnaît aussi (p. 120) lorsqu’elle écrit : 
« al-Akhṭal utilise la qasida ʿafā Wāsiṭun min…, pour 
défier publiquement l’autorité marwanide et mettre 
en doute leur légitimité et ceci à cause de leur échec 
dans la protection de leurs clients Taġlibī. »

Il y a là une contradiction avec ce qu’elle 
écrit (p. 111) au sujet de l’auto-humiliation  (self-
abasement) d’al-Aḫṭal.

De même, nous considérons, selon les propres 
critères de l’auteur, qu’il n’y a pas de soumission 
exprimée dans ce poème.

En effet, selon S. Stetkevych (cf. p. 117), la sou-
mission se manifeste au niveau lexical par l’emploi 
des termes « étranger », « réfugié » pour décrire le 
suppliant ; or al-Aḫṭal n’était ni l’un ni l’autre dans 
ce poème.

Toujours au niveau lexical, la soumission est éga-
lement exprimée, selon l’auteur, par l’emploi des mots, 
« havre », « refuge », « clémence » et « générosité » 
pour décrire le mamdūḥ (dédicataire). Nous pensons 
qu’il n’y a là rien d’exceptionnel et que ces termes 
reviennent très souvent dans les panégyriques.

Enfin, l’auteur indique que la soumission s’ex-
prime par la sollicitation de la clémence, or al-Aḫṭal 
ne la sollicite pas dans ce poème justement.

D’autre part, dans le passage consacré à la sé-
quence raḥīl, l’auteur affirme (p. 133) que celui-ci est 
double. Selon elle, la première partie court du vers 25 
au vers 31, et la seconde du vers 32 au vers 43.

Nous ne pensons pas que le raḥīl soit double 
dans ce poème, car l’analyse montre qu’il traite de 
deux éléments constitutifs de cette séquence, à 
savoir : l’espace (le désert) et la monture. Comme le 
spécifient Ibn Qutayba (Al-šiʿr wa l-šuāarā’, Dār al-
maʿārif bi-Miṣr, Le Caire, 1966, vol. I, p. 75) et Ibn Rašīq 
(Al-ʿUmda fī maḥāsin al-šiʿr wa ādābih, Maṭbaʿat al-
kitāb al-ʿarabī, Dimašq, 1994, p. 399, 2e édition).

Par ailleurs, S. Stetkevych écrit (p. 135) que les 
chamelles ont apporté devant les Umayyades (à qui 
se réfère ce mot ici ? Au gouverneur ? Au calife ?) 
leurs péchés contre les Taālib. Elle ajoute que le 
poète « al-Aḫṭal, est devant eux, les confrontant avec 
leur transgression contre sa tribu », et la dangereuse 
traversée du désert, la caravane chargée, sont donc 
une expression de la charge psychologique du client 
outragé. Par ḥāǧāt ṯiqāl nous entendons, quant 
à nous, des « requêtes graves », autrement dit, la 
demande d’aide que formule al-Aḫṭal.

Dans ce passage, l’auteur parle des péchés des 
Umayyades contre la tribu d’al-Aḫṭal et épouse ses 
thèses. Il nous semble que l’éclairage historique 
montre que les Umayyades n’avaient aucune res-
ponsabilité dans ce qui est arrivé à al-Bišr. Les seuls 
coupables, à notre avis, sont les Sulaym et … al-Aḫṭal 
lui-même qui, par sa satire, avait provoqué l’ire d’al-
Ǧaḥḥāf. Rappelons ici que l’expression ḥawāmilu 
ḥāǧātin ṯiqālin figure dans le vers qui assure la tran-
sition entre la séquence raḥīl et la séquence madīḥ 	
que le poète compose à la gloire de Ḫālid b. Asīd (lire 
infra).

Un peu plus loin (p. 137), S. Stetkevych signale 
l’opposition ou le contraste entre la stérilité de l’es-
pace désertique traversé par le poète, lors du raḥīl, et 
l’espace qu’il décrit dans les vers consacrés au nuage 
pluvieux. Cette observation est très importante. En 
effet, ce contraste est une constante dans les pané-
gyriques qui comportent une séquence raḥīl.

Nous avons en effet une absence quasi-totale de 
l’eau (c’est là une des caractéristiques du désert) dans 
cette séquence et une présence abondante d’eau dans 
la séquence madīḥ dans laquelle les poètes évoquent 
très souvent les dons des dédicataires avec des termes 
aquatiques. Cf. ici : وكفاك غيث للصعاليك مرسل·

Dans ce même passage, S. Stetkevych compare 
la description des précipitations provoquées par 
le nuage pluvieux, avec la dernière séquence de la 
muʿallaqa d’Imru’ al-Qays. Il nous semble que nous 
avons affaire là à deux cas de figure quelque peu 
différents. En effet, la pluie et l’orage dont elle résulte, 
chez ce dernier poète, sont destructeurs et non 
bénéfiques, comme c’est le cas chez al-Aḫṭal. Le point 
de vue de S. Stetkevych est d’autant moins pertinent 
que bien qu’elle considère cette partie comme un 
duʿā’ (invocation), elle le compare à une narration. 
Or ce sont là deux actes de parole qui induisent des 
sens différents.

La particularité de ce poème est qu’il a deux 
destinataires. Nous savons par le texte lui même 
(v. 43 et 44) que le dédicataire du panégyrique qu’il 
contient est le gouverneur umayyade Ḫālid b. Asīd. 
Nous savons aussi que le poète s’adresse au calife 

ʿAbd al-Malik dans la dernière séquence (le ʿitāb).
Si nous comprenons les raisons pour lesquelles 

le poète fait le ʿ itāb du calife, il nous est, en revanche, 
plus difficile de savoir, de façon catégorique, ce qu’at-
tendait le poète de son dédicataire Ḫālid b. Asīd.

L’auteur affirme que le poète s’adresse à lui pour 
qu’il joue l’intermédiaire entre lui et le calife, afin que 
celui-ci paye le prix du sang de ses contribules morts 
lors de Yawm al-Bišr (p. 141). Rien n’est moins sûr, et 
cela pour plusieurs raisons.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 25 (2010) Suzanne Pinckney Stetkevych: The Poetics of Islamic Legitimacy, Myth, Gender, and Ceremony in the Classical Arabic Ode., recensé par M. Bakhouch
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 25	 32

La première est qu’al-Aḫṭal n’avait pas besoin 
d’intermédiaire pour aller dire ce qu’il avait à dire 
au calife.

La deuxième est que le verbe à l’impératif fa-sā’il 
ne s’adresse pas, à notre avis, à Ḫālid b. Asīd. Nous 
pensons que le poète s’adresse à lui-même dans 
cette phrase, usant ainsi du procédé classique dans 
la poésie arabe ancienne qui consiste à parler de soi 
à la deuxième personne du singulier.

La troisième raison est qu’il n’y a rien dans 
les anecdotes citées par l’auteur ni dans le poème 
lui-même qui permette d’affirmer qu’al-Aḫṭal s’est 
adressé au gouverneur Ḫālid b. Asīd pour qu’il inter-
vienne auprès des Umayyades afin qu’ils payent le prix 
du sang des Taġlibites tués lors de Yawm al-Bišr. Le 
poète ne présente pas sa requête par le truchement 
de Ḫālid b. Asīd, mais il l’adresse directement au calife 
lui-même, comme nous l’avons montré.

Lammens, qui s’est certainement appuyé sur la 
relation des événements de Yawm al-Bišr faite par Ibn 
al-Aṯīr (Al-kāmil fī al-tārīḫ, [Dār Ṣādir/Dār Beyrouth, 
Beyrouth, 1965, p. 319-322) et par Yāqūt (Muʿǧam 
al-buldān, [Dār Ṣādir/Dār Beyrouth, Beyrouth, 1955, 
vol. I, p. 427), évoque dans sa série d’articles intitulée 
« Le chantre des Umayyades » (Journal asiatique, no-
vembre-décembre 1894) les événements d’al-Bišr. Il 
relate dans ces termes la réaction du poète après le 
départ des assaillants : « De Bišr, il [al-Aḫṭal] courut 
à Damas. Il se présenta au calife, couvert du grossier 
vêtement de l’esclave, souillé de sang et de boue, 
et improvisa la longue qasida qui ouvre son divan. 
Prince, disait-il :

Ǧaḥḥāf vient de commettre à Bišr, un attentat 
que nous dénonçons à la vindicte divine… »

En nous fondant sur ces éléments extra-textuels, 
nous émettons les hypothèses suivantes :

Première hypothèse : Al-Aḫṭal, couvert de sang 
et de boue, se rend directement chez le calife et 
improvise ce poème.

Seconde hypothèse : Al-Aḫṭal récite à Ḫālid 
b. Asīd le poème, avant d’aller le déclamer devant le 
calife à Damas.

Al-Bišr, la localité où eut lieu le massacre des 
Taġlib, est située plus près de Damas que d’al-Baṣra, 
ville dont Ḫālid b. Asīd était le gouverneur. La des-
cription du poète et le fait que Damas soit plus près 
d’al-Bišr, militent en faveur de la première hypothèse 
qui semble la plus plausible. Elle montre clairement 
que le poète va narguer le calife. Cela fait que notre 
vision d’al-Aḫṭal dans cette situation est totalement 
différente de celle de Stetkevych.

Alors, que demande le poète à son dédicataire, 
s’il ne lui demande pas d’intervenir auprès du calife 
et de la famille régnante ? Autrement dit, que faut-il 
entendre par «ḥawāmilu ḥāǧātin ṯiqālin» ? Disons-le 

encore une fois, rien dans le texte ne nous permet de 
répondre d’une manière catégorique à cette question. 
Nous formulerons là encore deux hypothèses : en 
échange de son panégyrique, al-Aḫṭal demande à 
son dédicataire un contre-don important et ce en 
raison du malheur qui l’a frappé, lui et ses contribules; 
le poète demande à son dédicataire de prendre part 
au paiement du prix du sang. Nous pensons que la 
réputation d’homme extrêmement généreux de 
Ḫālid b. Asīd n’est pas étrangère au choix d’al-Aḫṭal 
d’en faire le dédicataire de son panégyrique dans ces 
circonstances.

Mohamed Bakhouch 
IFPO - Université de Provence

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 25 (2010) Suzanne Pinckney Stetkevych: The Poetics of Islamic Legitimacy, Myth, Gender, and Ceremony in the Classical Arabic Ode., recensé par M. Bakhouch
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

