| V. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

FLoop Finbarr B.,
Objects of Translation. Material Culture
and Medieval “Hindu-Muslim” Encounter.

Princeton & Oxford, Princeton University,
2009, 366 p.
ISBN: 978-0691125947

Cet ouvrage de Finbarr Barry Flood, professeur
d’histoire d’art islamique a la New York University,
est remarquable par l'effort de réflexion qu'il ac-
complit sur des themes déja bien étudiés. Cet effort
s'accompagne d’un renouvellement méthodologique
également innovant ("), La théorie qu'il propose
apparait dans le titre de son ouvrage: « Objets de
translation ». Il faut comprendre ici le terme anglais
de translation dans le méme sens que son homo-
nyme francais: le fait de déplacer quelque chose,
de la transporter, de la transférer. Comme l'indique
l'auteur dans sa riche introduction, « this book is the
first to deal with the crucial formative period of Indo-
Islamic culture, with the Northern Indian context of
this formation, to consider material culture in all its
manifestation, and to take a transregional approach
to premodern transcultural encounters » (p.12).

La problématique générale dans laquelle il se si-
tue apparait dans le sous-titre de l'ouvrage: « Material
Culture and Medieval “Hindu-Muslim” Encounter ».
Il s’agit de mettre en ceuvre une analyse systéma-
tique des réseaux déchange des objets culturels, qui
incluent les éléments architecturaux, pour revisiter
la thématique de la rencontre entre musulmans et
hindous. On notera d'emblée que l'auteur utilise des
guillemets lorsqu’il emploie ces deux derniers termes.
Apres une introduction stimulante sur laquelle il
faudra revenir (p.1-14), le livre se déploie en six cha-
pitres: The Mercantile Cosmopolis (p. 15-60), Cultural
Cross-Dressing (p.61-88), Accommodating the Infidel
(p.89-120), Looking at loot (p.121-136), Remaking
monuments (p.137-226), Palimpsest pasts and Fic-
tive Genealogies (p.227-260). Apres la conclusion
(p.261-268), l'auteur propose un appendice sur les
dynasties et souverains mentionnés, des notes, une
bibliographie, répartie entre sources de premiére et
de seconde mains, et enfin un index.

Dans l'introduction, Finbarr B. Flood revient
sur sa théorie de la translation, a laquelle il s%était
déja référé dans des publications antérieures mais

(1) Je ne peux manquer de signaler que Finbarr Flood souligne
que le role joué par le Sindh dans ces « rencontres » fut primordial,
et qu'il reste largement sous étudié. Voir a ce sujet Michel Boivin
(éd.), Sind Though History and Representations: French contribu-

tions to Sindhi Studies, Karachi, Oxford University Press, 2008.
|

moins conséquentes (?). Il n'est pas anodin de signaler
que, des le premier paragraphe, il situe sa démarche
dans un champ idéologique, et non pas seulement
scientifique, en s’inscrivant dans la liste des détrac-
teurs de la trop fameuse théorie du choc des civilisa-
tions élaborée par Samuel Huntington. Lobjectif de
Finbarr B. Flood est dexplorer et « d’historiciser » la
dialectique de l'altérité et de I'identité, de la conti-
nuité et du changement, de la confrontation et de
la cooptation, qui ont donné forme aux rencontres
transculturelles, et les processus par lesquels elles
ont conditionné, et ont été conditionnées a leur
tour par les échanges diplomatiques, guerriers et
mercantiles (p.4). Pour cela, I'auteur souligne qu'il est
nécessaire de réhabiliter I'événement dans les SHS, a
une époque dominée par les travaux centrés sur les
processus, qui conduisent souvent a une réification
du sujet. Il préconise également le cadre de la longue
durée qui permet seul de dégager ces périodes de
« déplacement culturel » (cultural shift) sur lesquelles
il souhaite prioritairement se concentrer. L'auteur
propose alors une synthese critique des différentes
théories relatives a cette question de la rencontre
entre musulmans et hindous, en rappelant que la
théorie dominante a été élaborée dans le cadre de
la colonisation et du nationalisme, et qu'elle reste
encore un enjeu majeur dans le discours politique en
Inde et au Pakistan ©), Signalons enfin que le caractére
exceptionnel de cet ouvrage provient également de
la multiplicité des références et de la diversité des
sources utilisées. Nous y reviendrons.

Les chapitres qui suivent se penchent sur cer-
taines catégories d'objets culturels pour étudier
comment la «translation» entre le monde musul-
man et le monde indien a été opérée, et ce qu'il est
advenu de ces objets. Le premier chapitre s'intéresse
alamonnaie, ainsi qu'aux objets en métal et en ivoire.
Sur le plan chronologique, il est centré sur les deux
premiers siécles qui ont suivi la conquéte arabe, et
géographiquement il est quasiment limité au Sindh.
Trés vite, Finbarr Flood convoque une pléiade d’au-

(2) Sur la conceptualisation des échanges transculturels dans
I'Asie du sud précolonial, voir “Ghirid Architecture in the Indus
Valley: The Tomb of Shaykh Sadan Shahid”, Ars Orientalis, XXXI,
2001, p.129-166. Pour une premiére articulation de sa théorie
de la translation, voir « Lost in Translation: Architecture, Taxo-
nomy, and the Eastern « Turks » », Mugarnas, 24,2007, p.79-115.
Lintroduction du livre recensé ici en est une reprise plus étoffée.
(3) En bref, la droite nationaliste hindoue, représentée par
exemple par le Bharatiya Janata Party, qui fut au pouvoir en Inde
de 1996 a 2004, soutient que la civilisation hindoue connaissait
un age dor qui fut brutalement interrompu par l'arrivée des
musulmans. Larchétype de cette représentation est Mahmuad
de Ghazni, qui pilla et détruisit en 1024 le temple shivaite de
Somnath, dans le Gujarat. |

BCAI 25 106
BCAI 25 (2010) Finbarr B. Flood: Objects of Translation. Material Culture and Medieval “Hindu-Muslim” Encounter., recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

teurs qui constituent des références dans des disci-
plines différentes (comme Braudel ou Mauss). La
partie consacrée aux artefacts qui conférent l'autorité
est particulierement passionnante. LA. n’hésite pas
a corroborer ses dits a 'aide d’exemples puisés dans
d’autres aires culturelles du monde musulman. Il est
vrai qu'il n'est jamais vain de rappeler que les robes
d’honneur (hil’a) que donnaient les Fatimides, par
exemple, avaient la vertu de transmettre leur baraka.
Par une foule de détails, et ce nest pas le
moindre intérét de cet ouvrage sophistiqué, I'auteur
nous incite a défaire les approches monolithiques
dans lesquelles nous pouvons imperceptiblement
nous laisser enfermer. Si 'on voit par exemple dans
les Ghurides des représentants de l'orthodoxie
sunnite, sans doute dans le prolongement des raids
iconoclastes de Mahmad de Ghazni, il nous rappelle
qu'ils furent proches des Karramiyya jusqu'en 1199,
crest-a-dire peu aprés la bataille déterminante de
Tarain, qui leur ouvrit les portes de I'lnde proprement
dite (p.101) . Il démontre que les destructions de
temples hindous ne se sont produites que lorsqu'il
était impossible de les transformer en mosquées
(p.153). Il nous rappelle également combien les ob-
jets ont le pouvoir de transformer le corps naturel
en corps politique: « As signs of sovereignty, écrit-il,
inalienable objects often refer metonymically or sy-
necdochically to the body politics. [...]» (p.122) .
Il faut pourtant attendre la page 182 pour que Flood
nous livre le nom de celui qui I'a inspiré pour sa
théorie centrale de la translation: Jacques Derrida.
Cependant, l'utilisation que fait Barry Flood des
référents incontournables le conduit parfois a donner
I'impression de produire une collection. C'est parti-
culierement flagrant lorsqu'il se référe a la notion de
mythe selon Roland Barthes, immédiatement suivie
par celle de la métaphore du bricolage de Claude
Lévi-Strauss (p.183)(©). Une telle accumulation de
références porte a penser que finalement, le propos
de l'auteur se relie a tout... et a son contraire. Cela dit,
et nous insistons a nouveau sur le fait que cet ouvrage
met en ceuvre une analyse sophistiquée et d'une qua-
lité rare, 'auteur céde a une tendance en plein essor

(4) Notons a ce sujet qu'il ne cite par I'important article de
Jacqueline Chabbi consacré aux relations entre les Karramiyya
et les soufis, « Remarques sur le développement historique des
mouvements ascétiques et mystiques au Khurasan: 111¢/ix¢ siecle
- Ivé/x® siecle », Studia Islamica, 46, 1977, p.5-72.

(5) Curieusement ici, l'auteur, toujours avide de références
«normatives », ne se référe pas a l'ceuvre d’Ernst Kantorowicz,
« Les deux corps du roi. Essai sur la théologie politique au Moyen
Age » in Oeuvres, Gallimard, 2000 (1957), p.644-1222.

(6) Les citations des maitres-penseurs ne sarrétent pas a ces
auteurs. Elles incluent également Braudel, Foucault, Bourdieu,
Anderson, etc.

V. ARTS €T ARCHEOLOGIE

qui a pour conséquence, dans les SHS, de substituer
l'objet, et par conséquent I'analyse proprement dite,
a partir de données quelles qu'elles soient, a des ré-
férences, souvent limitées a des citations tronquées,
ou seulement signifiantes en I'état. Qui plus est, cette
tendance a la collecte de citations d'auteurs recon-
nus a pour conséquence de fissurer 'homogénéité
du propos, et donc la force de I'analyse. Elle induit
un effet de disparité provoqué par la dispersion des
sources citées. Last but not least, cette collection qui

tend a l'exhaustivité conduit I'auteur a manipuler un

grand nombre de notions et de concepts qu'il ne lui

est pas possible d'examiner scientifiquement, sans
quoi son ouvrage aurait d{l étre entiérement consa-
cré a cette tache. Pour formaliser la rencontre entre
musulmans et hindous, ce qui reste son intention

initiale, Barry Flood utilise, avec des guillemets ou
pas, syncrétisme, accommodation, perméabilité,
hybridité, créolisation, métissage, idiosyncrasie... ”)

Parallelement, le recours a ces références magis-
trales lui permet peut-étre de raffermir l'articulation
entre la présentation forcément hétéroclite des
«objets de translation » et la mise en ceuvre d’'une
analyse cohérente et convaincante. Dans ce cas, il
aurait sans doute été judicieux de s'appuyer sur
des problématiques plus transversales, comme par
exemple la relation entre représentations politiques
et représentations religieuses. A ce sujet, on peut
d’ailleurs regretter que Finbarr Flood n’ait pas étendu
son propos aux objets de culte, ce qui lui aurait per-
mis d’incorporer le soufisme dans son propos qui,
dans le contexte de I'Asie du Sud, fournit une biblio-
graphie conséquente bien qu'elle soit un peu plus
tardive (a partir du xiv¢ s.). Un développement sur
les « robes d’investiture » (hirqga) par exemple, aurait
certainement renforcé son argumentation relative
aux robes d’honneur (hil’a) ®. Finbarr Flood effleure
aun moment une autre problématique transversale
qui aurait sans doute été fructueuse, la relation entre
sémantique, en tant que contenu compris par la
plupart ou tous les membres de la communauté, et
pragmatique, en tant que connotations variées qui
s'attachent a une forme ou a un style donnés et qui
peut ou ne peut pas étre également accessible a tous
les membres de la communauté (p.200).

Il est par ailleurs difficile de comprendre que
dans une analyse si nuancée, l'auteur s'évertue a parler
de «la» communauté musulmane de I'Inde. Clest
par exemple le cas lorsqu'il parle de la communauté
musulmane qui s'est formée autour des premiéres

(7) Ces termes ne sont d’ailleurs pas répertoriés dans I'index.

(8) Jamal]. Elias, “The Sufi Robe (khirqa) as a Vehicule of Spiritual
Authority” in Stewart Gordon (ed.), Robes and Honor: The Me-
dieval World of Investiture, Palgrave Macmillan, 2001, p.275-289.

BCAI 25

BCAIl en ligne

107

BCAI 25 (2010) Finbarr B. Flood: Objects of Translation. Material Culture and Medieval “Hindu-Muslim” Encounter., recensé par M. Boivin
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| V. ARTS €T ARCHEOLOGIE

mosquées indiennes, alors qu'il démontre par ailleurs
la diversité de ces communautés (p.126). Bien que
son étude soit centrée sur la période du xi®-xne¢ s,
l'auteur n’hésite pas dans la conclusion, comme il
l'avait fait dans l'introduction, a faire des paralléles
entre la situation a cette époque et celle d'aujourd’hui.
Il revient sur les peurs que suscite toujours I'islam en
Occident, exhumant pour l'occasion un texte saisis-
sant de Théophile Gautier qui prenait, en 1845, une
position provocatrice sur la question, en affirmant
qu'il préférerait que la France se fasse orientale (algé-
rienne) plut6t qu'anglaise (p.267). Dans la conclusion,
un peu décevante mais logique compte tenu de ce
qui a été dit précédemment, Barry Flood revient sur
les notions de cosmopolitisme et de mobilité, en les
liant a 'idée de modernité.

Loin de cette étude sophistiquée, qui constitue
sans nul doute un tournant dans la connaissance
d’'une période clé de I'histoire de I'Asie du Sud, on
peut cependant faire une remarque de bon sens.
La thématique de la rencontre hindo-musulmane
a souvent oublié un fait basique dans le champ de
la traduction. Si une monnaie des émirs arabes du
Sindh présentait en sanscrit sur une face Muhammad
en tant qu'avatdr, ce n'est pas tant qu'ils le « trans-
lataient » en le considérant comme une incarnation
divine. Plus simplement, c’est parce que dans leur
langue, I'idée de prophéte comme envoyé de Dieu,
humain 6 combien humain, n'existait pas. En re-
vanche, il pourrait étre intéressant de voir comment
les translations seront mises en ceuvre, dans quels
contextes historiques, en quels lieux et par quels
agents. A ce sujet, il faut signaler que de tels proces-
sus sont encore a l'ceuvre, comme par exemple chez
les Khojas ismaéliens de I'lnde et du Pakistan. Un
cantique sacré (gindn) composé en vieux sindhi a été
interdit peu apres la partition (1947). Dans ce texte,
I'’Agha Khan, qui est I'imam manifesté des chiites
ismaéliens, était également considéré comme étant
un avatdr®). Le terme apparait toujours dans des
recueils de gindns récemment publiés a Karachi, au
Pakistan, bien qu'il soit généralement « translaté » par
le terme d'origine persane de payghambar.

Michel Boivin
CNRS - Paris

(9) Pour une traduction francaise de la version courte, voir M.
Boivin, Les Ismaéliens : des communautés dAsie du sud entre islami-

sation et indianisation, Ed. Brepols, Turnhout (Belg.), 1998, p. 84-86.
|

BCAI 25 108

BCAI 25 (2010) Finbarr B. Flood: Objects of Translation. Material Culture and Medieval “Hindu-Muslim” Encounter., recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

