
	 BCAI 25	 106

V. Arts et archéologie

Flood �Finbarr B.,
Objects of Translation. Material Culture  
and Medieval “Hindu-Muslim” Encounter.

Princeton & Oxford, Princeton University, 
2009, 366 p. �
ISBN: 978-0691125947

Cet ouvrage de Finbarr Barry Flood, professeur 
d’histoire d’art islamique à la New York University, 
est remarquable par l’effort de réflexion qu’il ac-
complit sur des thèmes déjà bien étudiés. Cet effort 
s’accompagne d’un renouvellement méthodologique 
également innovant (1). La théorie qu’il propose 
apparaît dans le titre de son ouvrage : « Objets de 
translation ». Il faut comprendre ici le terme anglais 
de translation dans le même sens que son homo-
nyme français : le fait de déplacer quelque chose, 
de la transporter, de la transférer. Comme l’indique 
l’auteur dans sa riche introduction, « this book is the 
first to deal with the crucial formative period of Indo-
Islamic culture, with the Northern Indian context of 
this formation, to consider material culture in all its 
manifestation, and to take a transregional approach 
to premodern transcultural encounters » (p. 12).

La problématique générale dans laquelle il se si-
tue apparaît dans le sous-titre de l’ouvrage : « Material 
Culture and Medieval “Hindu-Muslim” Encounter ». 
Il s’agit de mettre en œuvre une analyse systéma-
tique des réseaux d’échange des objets culturels, qui 
incluent les éléments architecturaux, pour revisiter 
la thématique de la rencontre entre musulmans et 
hindous. On notera d’emblée que l’auteur utilise des 
guillemets lorsqu’il emploie ces deux derniers termes. 
Après une introduction stimulante sur laquelle il 
faudra revenir (p. 1-14), le livre se déploie en six cha-
pitres : The Mercantile Cosmopolis (p. 15-60), Cultural 
Cross-Dressing (p. 61-88), Accommodating the Infidel 
(p. 89-120), Looking at loot  (p. 121-136), Remaking 
monuments (p. 137-226), Palimpsest pasts and Fic-
tive Genealogies (p. 227-260). Après la conclusion 
(p. 261-268), l’auteur propose un appendice sur les 
dynasties et souverains mentionnés, des notes, une 
bibliographie, répartie entre sources de première et 
de seconde mains, et enfin un index.

Dans l’introduction, Finbarr B. Flood revient 
sur sa théorie de la translation, à laquelle il s’était 
déjà référé dans des publications antérieures mais 

(1)  Je ne peux manquer de signaler que Finbarr Flood souligne 
que le rôle joué par le Sindh dans ces « rencontres » fut primordial, 
et qu’il reste largement sous étudié. Voir à ce sujet Michel Boivin 
(éd.), Sind Though History and Representations : French contribu-
tions to Sindhi Studies, Karachi, Oxford University Press, 2008.

moins conséquentes (2). Il n’est pas anodin de signaler 
que, dès le premier paragraphe, il situe sa démarche 
dans un champ idéologique, et non pas seulement 
scientifique, en s’inscrivant dans la liste des détrac-
teurs de la trop fameuse théorie du choc des civilisa-
tions élaborée par Samuel Huntington. L’objectif de 
Finbarr B. Flood est d’explorer et « d’historiciser » la 
dialectique de l’altérité et de l’identité, de la conti-
nuité et du changement, de la confrontation et de 
la cooptation, qui ont donné forme aux rencontres 
transculturelles, et les processus par lesquels elles 
ont conditionné, et ont été conditionnées à leur 
tour par les échanges diplomatiques, guerriers et 
mercantiles (p. 4). Pour cela, l’auteur souligne qu’il est 
nécessaire de réhabiliter l’événement dans les SHS, à 
une époque dominée par les travaux centrés sur les 
processus, qui conduisent souvent à une réification 
du sujet. Il préconise également le cadre de la longue 
durée qui permet seul de dégager ces périodes de 
« déplacement culturel » (cultural shift) sur lesquelles 
il souhaite prioritairement se concentrer. L’auteur 
propose alors une synthèse critique des différentes 
théories relatives à cette question de la rencontre 
entre musulmans et hindous, en rappelant que la 
théorie dominante a été élaborée dans le cadre de 
la colonisation et du nationalisme, et qu’elle reste 
encore un enjeu majeur dans le discours politique en 
Inde et au Pakistan (3). Signalons enfin que le caractère 
exceptionnel de cet ouvrage provient également de 
la multiplicité des références et de la diversité des 
sources utilisées. Nous y reviendrons.

Les chapitres qui suivent se penchent sur cer-
taines catégories d’objets culturels pour étudier 
comment la « translation » entre le monde musul-
man et le monde indien a été opérée, et ce qu’il est 
advenu de ces objets. Le premier chapitre s’intéresse 
à la monnaie, ainsi qu’aux objets en métal et en ivoire. 
Sur le plan chronologique, il est centré sur les deux 
premiers siècles qui ont suivi la conquête arabe, et 
géographiquement il est quasiment limité au Sindh. 
Très vite, Finbarr Flood convoque une pléiade d’au-

(2)  Sur la conceptualisation des échanges transculturels dans 
l’Asie du sud précolonial, voir “Ghûrid Architecture in the Indus 
Valley: The Tomb of Shaykh Sâdan Shahîd”, Ars Orientalis, XXXI, 
2001, p. 129-166. Pour une première articulation de sa théorie 
de la translation, voir « Lost in Translation: Architecture, Taxo-
nomy, and the Eastern « Turks » », Muqarnas, 24, 2007, p. 79-115. 
L’introduction du livre recensé ici en est une reprise plus étoffée.
(3)  En bref, la droite nationaliste hindoue, représentée par 
exemple par le Bharatiya Janata Party, qui fut au pouvoir en Inde 
de 1996 à 2004, soutient que la civilisation hindoue connaissait 
un âge d’or qui fut brutalement interrompu par l’arrivée des 
musulmans. L’archétype de cette représentation est Maḥmūd 
de Ghazni, qui pilla et détruisit en 1024 le temple shivaïte de 
Somnath, dans le Gujarat.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 25 (2010) Finbarr B. Flood: Objects of Translation. Material Culture and Medieval “Hindu-Muslim” Encounter., recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 25	 107

V. Arts et archéologie

qui a pour conséquence, dans les SHS, de substituer 
l’objet, et par conséquent l’analyse proprement dite, 
à partir de données quelles qu’elles soient, à des ré-
férences, souvent limitées à des citations tronquées, 
ou seulement signifiantes en l’état. Qui plus est, cette 
tendance à la collecte de citations d’auteurs recon-
nus a pour conséquence de fissurer l’homogénéité 
du propos, et donc la force de l’analyse. Elle induit 
un effet de disparité provoqué par la dispersion des 
sources citées.  Last but not least, cette collection qui 
tend à l’exhaustivité conduit l’auteur à manipuler un 
grand nombre de notions et de concepts qu’il ne lui 
est pas possible d’examiner scientifiquement, sans 
quoi son ouvrage aurait dû être entièrement consa-
cré à cette tâche. Pour formaliser la rencontre entre 
musulmans et hindous, ce qui reste son intention 
initiale, Barry Flood utilise, avec des guillemets ou 
pas, syncrétisme, accommodation, perméabilité, 
hybridité, créolisation, métissage, idiosyncrasie… (7)

Parallèlement, le recours à ces références magis-
trales lui permet peut-être de raffermir l’articulation 
entre la présentation forcément hétéroclite des 
« objets de translation » et la mise en œuvre d’une 
analyse cohérente et convaincante. Dans ce cas, il 
aurait sans doute été judicieux de s’appuyer sur 
des problématiques plus transversales, comme par 
exemple la relation entre représentations politiques 
et représentations religieuses. À ce sujet, on peut 
d’ailleurs regretter que Finbarr Flood n’ait pas étendu 
son propos aux objets de culte, ce qui lui aurait per-
mis d’incorporer le soufisme dans son propos qui, 
dans le contexte de l’Asie du Sud, fournit une biblio-
graphie conséquente bien qu’elle soit un peu plus 
tardive (à partir du xive s.). Un développement sur 
les « robes d’investiture » (ḫirqa) par exemple, aurait 
certainement renforcé son argumentation relative 
aux robes d’honneur (ḫilʿa) (8). Finbarr Flood effleure 
à un moment une autre problématique transversale 
qui aurait sans doute été fructueuse, la relation entre 
sémantique, en tant que contenu compris par la 
plupart ou tous les membres de la communauté, et 
pragmatique, en tant que connotations variées qui 
s’attachent à une forme ou à un style donnés et qui 
peut ou ne peut pas être également accessible à tous 
les membres de la communauté (p. 200).

Il est par ailleurs difficile de comprendre que 
dans une analyse si nuancée, l’auteur s’évertue à parler 
de « la » communauté musulmane de l’Inde. C’est 
par exemple le cas lorsqu’il parle de la communauté 
musulmane qui s’est formée autour des premières 

(7)  Ces termes ne sont d’ailleurs pas répertoriés dans l’index.
(8)  Jamal J. Elias, “The Sufi Robe (khirqa) as a Vehicule of Spiritual 
Authority” in Stewart Gordon (ed.), Robes and Honor : The Me-
dieval World of Investiture, Palgrave Macmillan, 2001, p. 275-289.

teurs qui constituent des références dans des disci-
plines différentes (comme Braudel ou Mauss). La 
partie consacrée aux artefacts qui confèrent l’autorité 
est particulièrement passionnante. L’A. n’hésite pas 
à corroborer ses dits à l’aide d’exemples puisés dans 
d’autres aires culturelles du monde musulman. Il est 
vrai qu’il n’est jamais vain de rappeler que les robes 
d’honneur (ḫilʿa) que donnaient les Fatimides, par 
exemple, avaient la vertu de transmettre leur baraka.

Par une foule de détails, et ce n’est pas le 
moindre intérêt de cet ouvrage sophistiqué, l’auteur 
nous incite à défaire les approches monolithiques 
dans lesquelles nous pouvons imperceptiblement 
nous laisser enfermer. Si l’on voit par exemple dans 
les Ghurides des représentants de l’orthodoxie 
sunnite, sans doute dans le prolongement des raids 
iconoclastes de Maḥmūd de Ghazni, il nous rappelle 
qu’ils furent proches des Karramiyya jusqu’en 1199, 
c›est-à-dire peu après la bataille déterminante de 
Tarain, qui leur ouvrit les portes de l’Inde proprement 
dite (p. 101) (4). Il démontre que les destructions de 
temples hindous ne se sont produites que lorsqu’il 
était impossible de les transformer en mosquées 
(p. 153). Il nous rappelle également combien les ob-
jets ont le pouvoir de transformer le corps naturel 
en corps politique : «As signs of sovereignty, écrit-il, 
inalienable objects often refer metonymically or sy-
necdochically to the body politics. […] » (p. 122) (5). 
Il faut pourtant attendre la page 182 pour que Flood 
nous livre le nom de celui qui l’a inspiré pour sa 
théorie centrale de la translation : Jacques Derrida.

Cependant, l’utilisation que fait Barry Flood des 
référents incontournables le conduit parfois à donner 
l’impression de produire une collection. C’est parti-
culièrement flagrant lorsqu’il se réfère à la notion de 
mythe selon Roland Barthes, immédiatement suivie 
par celle de la métaphore du bricolage de Claude 
Lévi-Strauss (p. 183) (6). Une telle accumulation de 
références porte à penser que finalement, le propos 
de l’auteur se relie à tout… et à son contraire. Cela dit, 
et nous insistons à nouveau sur le fait que cet ouvrage 
met en œuvre une analyse sophistiquée et d’une qua-
lité rare, l’auteur cède à une tendance en plein essor 

(4)  Notons à ce sujet qu’il ne cite par l’important article de 
Jacqueline Chabbi consacré aux relations entre les Karramiyya 
et les soufis, « Remarques sur le développement historique des 
mouvements ascétiques et mystiques au Khurasan : iiie/ixe siècle 

- ive/xe siècle », Studia Islamica, 46, 1977, p. 5-72.
(5)  Curieusement ici, l’auteur, toujours avide de références 
« normatives », ne se réfère pas à l’œuvre d’Ernst Kantorowicz, 
« Les deux corps du roi. Essai sur la théologie politique au Moyen 
Âge » in Oeuvres, Gallimard, 2000 (1957), p. 644-1222.
(6)  Les citations des maîtres-penseurs ne s’arrêtent pas à ces 
auteurs. Elles incluent également Braudel, Foucault, Bourdieu, 
Anderson, etc.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 25 (2010) Finbarr B. Flood: Objects of Translation. Material Culture and Medieval “Hindu-Muslim” Encounter., recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 25	 108

V. Arts et archéologie

mosquées indiennes, alors qu’il démontre par ailleurs 
la diversité de ces communautés (p. 126). Bien que 
son étude soit centrée sur la période du xie-xiie s., 
l’auteur n’hésite pas dans la conclusion, comme il 
l’avait fait dans l’introduction, à faire des parallèles 
entre la situation à cette époque et celle d’aujourd’hui. 
Il revient sur les peurs que suscite toujours l’islam en 
Occident, exhumant pour l’occasion un texte saisis-
sant de Théophile Gautier qui prenait, en 1845, une 
position provocatrice sur la question, en affirmant 
qu’il préférerait que la France se fasse orientale (algé-
rienne) plutôt qu’anglaise (p. 267). Dans la conclusion, 
un peu décevante mais logique compte tenu de ce 
qui a été dit précédemment, Barry Flood revient sur 
les notions de cosmopolitisme et de mobilité, en les 
liant à l’idée de modernité.

Loin de cette étude sophistiquée, qui constitue 
sans nul doute un tournant dans la connaissance 
d’une période clé de l’histoire de l’Asie du Sud, on 
peut cependant faire une remarque de bon sens. 
La thématique de la rencontre hindo-musulmane 
a souvent oublié un fait basique dans le champ de 
la traduction. Si une monnaie des émirs arabes du 
Sindh présentait en sanscrit sur une face Muḥammad 
en tant qu’avatâr, ce n’est pas tant qu’ils le « trans-
lataient » en le considérant comme une incarnation 
divine. Plus simplement, c’est parce que dans leur 
langue, l’idée de prophète comme envoyé de Dieu, 
humain ô combien humain, n’existait pas. En re-
vanche, il pourrait être intéressant de voir comment 
les translations seront mises en œuvre, dans quels 
contextes historiques, en quels lieux et par quels 
agents. À ce sujet, il faut signaler que de tels proces-
sus sont encore à l’œuvre, comme par exemple chez 
les Khojas ismaéliens de l’Inde et du Pakistan. Un 
cantique sacré (ginân) composé en vieux sindhî a été 
interdit peu après la partition (1947). Dans ce texte, 
l’Agha Khan, qui est l’imām manifesté des chiites 
ismaéliens, était également considéré comme étant 
un avatâr (9). Le terme apparaît toujours dans des 
recueils de ginâns récemment publiés à Karachi, au 
Pakistan, bien qu’il soit généralement « translaté » par 
le terme d’origine persane de payghâmbar.

Michel Boivin 
CNRS - Paris

(9)  Pour une traduction française de la version courte, voir M. 
Boivin, Les Ismaéliens : des communautés d’Asie du sud entre islami-
sation et indianisation, Ed. Brepols, Türnhout (Belg.), 1998, p. 84-86.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 25 (2010) Finbarr B. Flood: Objects of Translation. Material Culture and Medieval “Hindu-Muslim” Encounter., recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

