| I1l. HisTOIRE |

TALMON-HELLER Daniella,

Islamic Piety in Medieval Syria.

Mosques, Cemeteries and Sermons

under the Zangids and Ayyabids (1146-1260).

Leyde-Boston, Brill, 2007, 306 p.
ISBN: 978-9004158092

La période zenguide et ayyoubide en Syrie
est connue par de nombreux travaux qui éclairent
divers aspects de la vie institutionnelle, politique,
économique, sociale, religieuse et culturelle des
principaux centres urbains, Alep et Damas en par-
ticulier. On y trouve déja beaucoup d’'informations
sur les croyances et pratiques religieuses, mais on
ne disposait pas encore de syntheése sur l'ensemble
de la Syrie entre le milieu du x1€¢ et le milieu du
xni€siecle. C'est désormais chose faite avec l'ouvrage
de Daniella Talmon-Heller. Cette étude, a la fois claire
et érudite, ne présente pas seulement un excellent
bilan des recherches antérieures, mais apporte aussi
beaucoup de nouvelles informations extraites de
sources insuffisamment exploitées jusqu'ici. Recueils
de fatwas, miroirs des princes, manuels juridiques,
recueils d'invocations et de prieres, traités contre
les innovations fournissent une matiere nouvelle et
originale qui s'ajoute a celle des chroniques et dic-
tionnaires biographiques beaucoup mieux connus.
Il en résulte un tableau vivant, nuancé et trés bien
documenté sur la piété populaire, non pas celle
des élites politiques et savantes, mais celle que l'on
pouvait croiser quotidiennement dans les rues et
les mosquées. Lapproche est ouverte et compara-
tiste, l'auteur n’hésitant pas a sortir du strict cadre
islamique pour tenter quelques comparaisons avec
d’autres communautés (juives ou chrétiennes) et
pour s'inspirer de différentes approches historiques
et anthropologiques.

Les lieux et les acteurs de cette piété populaire,
lesrituels, les prieres, les cérémonies et les sermons oc-
cupent le centre du livre. Les mosquées tout d’abord,
lieux privilégiés de l'expression de la ferveur religieuse.
Lauteur nous rappelle I'impressionnant essor des
constructions et des restaurations de mosquées aux
X1e-x111€ siecles, dans les villes et aussi dans les fau-
bourgset méme dans lesvillages. Cet essor est d(isans
doute ala croissance démographique et économique,
au renforcement du pouvoir politique, a l'arrivée de
nombreux émirs et oulémas « immigrants » de l'est, a
I'islamisation croissante, comme l'ont souventrappelé
les historiens, mais aussi, ajoute l'auteur, a une plus
grande fragmentation des communautés juridiques et
religieuses qui voulurent affirmer, chacune, leur iden-
tité propre. Lauteur souligne néanmoins I'absence de

toute véritable congrégation religieuse a l'exception
|

notable des hanbalites qui afficherent plus que les
autres leur volonté de se retrouver au sein de leur
communauté etde prierensemble sousladirectionde
leurs chefs religieux. Elle rappelle aussi tres justement
toutes les fonctions de ces mosquées qui nétaient pas
seulement des lieux de priéres, mais aussi des lieux ou
se rendait la justice, des refuges pour les sans-abris et
les ascétes, des endroits ou étaient conservées des
reliques vénérées. Elle dresse ensuite une peinture tres
vivante de la vie sociale qui s’y déroulait. Hommes et
femmes fréquentaient les mosquées pour écouter
réciter le Coran, rencontrer des savants, suivre leurs
cours, prier chaque jour et en certaines occasions
exceptionnelles fixées par le calendrier liturgique
musulman (alami-sa"ban, durantle mois de ramadan,
le mois de ragab, a l'occasion de I'anniversaire de la
naissance du Prophéte...).

Parmi les acteurs de cette vie religieuse, I'au-
teur accorde une place privilégiée aux prédicateurs
officiels (hatib-s) et populaires (wa‘iz-s). A travers
I'étude de quelques grandes figures, il est intéressant
de voir 'influence que ces hommes pouvaient avoir
sur la population par leur réle de médiateurs, de pé-
dagogues, et par leurs actions charitables. Les sujets
abordés dans les hutba-s étaient multiples, mais le
gihady occupait, sans surprise, une place primordiale.
Malgré I'influence qu'’ils pouvaient exercer sur les
souverains, les prédicateurs ne semblent pas étre
intervenus directement, a quelques exceptions pres,
dans les affaires politiques des Etats. Au nombre des
plus populaires, Sibt ibn al-Gawzi — qui mériterait
qu’une monographie lui soit un jour dédiée — joua
un réle particulier et 'auteur lui consacre plusieurs
pages tres suggestives. On y trouve la description de
ses séances de prédication a Damas dans la Grande
mosquée des Omeyyades et dans celle du mont
Qasyn, ses talents oratoires, sa capacité a mobi-
liser les foules et a faire couler les larmes, son réle
d’incitateur au gihdd, ses exhortations a respecter la
justice et a faire preuve de soumission et de patience.
Il est intéressant de noter que D. Talmon-Heller n'a
pas trouvé dexemples — a l'exception notable des
imams et muezzins de Jérusalem qui protestérent
en 1229 contre l'accord conclu entre le sultan al-
Kamil et 'empereur Frédéric Il — de critique ouverte
des autorités ou d'appels a la révolte lancés du haut
des chaires, contrairement a ce qui a pu se passer en
d’autres lieux et a d’autres époques. Cela n’exclut pas,
bien str, I'influence individuelle que pouvait exercer
tel ou tel prédicateur sur le souverain. Dans l'en-
semble, les prédicateurs, méme populaires, étaient
des hommes instruits, liés aux milieux dirigeants et
aux élites urbaines, qui fonctionnaient davantage
comme des médiateurs que comme des opposants.

BCAI 25 88
BCAI 25 (2010) Daniella Talmon-Heller: Islamic Piety in Medieval Syria. Mosques, Cemeteries and Sermons under the Zangids and Ayyibids (1146-1260)., recensé par
A.-M. Eddé
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisTOIRE |

Dans les pages suivantes, il est question de cime-
tieres, de cérémonies funéraires (récitation du Coran,
prieres, processions, participation des pleureuses...),
d’inscriptions tombales, de manifestations de deuil
et de visites rendues aux morts. Les pelerinages vers
les sanctuaires occupaient aussi une grande place
dans la religiosité populaire. Lauteur en analyse les
motivations et discute la position des théologiens
a cet égard. Elle s'attarde sur la ré-appropriation
de certains sites (paiens, juifs ou chrétiens, et aussi
parfois chiites) par la communauté sunnite, ainsi
que sur les lieux qui attiraient les adeptes de toutes
les religions. Lessor important de la vénération por-
tée aux tombes et aux reliques, a cette époque, lui
semble moins lié aux initiatives des milieux religieux
qu’a celles des milieux laics, dirigeants, militaires et
fonctionnaires, populations des villes et des villages.
Lintense propagande religieuse de I€poque zenguide
et ayyoubide, encouragée par les souverains, fut
sans doute aussi un facteur déterminant dans cette
expansion des sanctuaires.

La derniere partie de l'ouvrage est consacrée
aux pratiques de piété et d'impiété ainsi qu'aux dis-
sensions religieuses. Une piété qui pouvait s'exercer
au sein des élites urbaines par l'édification de mo-
numents religieux, un mode de vie ascétique, des
actions charitables, ou tout simplement par I'étude
et la transmission désintéressée du savoir. Lauteur
souligne aussi le renforcement de l'influence des
soufis et des hanbalites, deux courants qui, malgré
leurs différences, partageaient un certain nombre de
valeurs. Peut-étre e(it-il fallu, dans ces quelques pages,
introduire davantage de nuances régionales, car s'il
est vrai qu’a Damas le hanbalisme connut un essor
certain aux x11® et xi¢siecles, ce ne fut pas le cas dans
d’autres villes, comme Alep par exemple. [l me semble
aussi qu’une attention plus grande aurait pu étre ap-
portée aux soufis et aux ascetes, en particulier a ceux
que l'on appelait les «amis de Dieu » (al-awliya’) dont
l'autorité religieuse était bien davantage le résultat de
la vox populi que d’une autorité supérieure. Au-dela
de l'attitude qu’adopterent a leur égard les milieux
savants et des controverses suscitées par certains,
bien soulignées par l'auteur, il serait intéressant de
s'interroger sur I'impact que de tels hommes pou-
vaient avoir sur la société. N'apparaissaient-ils pas
comme des guides, des protecteurs contre les dangers
des hommes et de la nature, des restaurateurs de la
justice, des intercesseurs entre Dieu et les hommes?
Leurs prodiges (karamat) nétaient-ils pas d’abord et
avant tout les révélateurs des préoccupations et des
peurs de leurs contemporains?

Le dernier chapitre tente de cerner la notion
d’hérésie et de conduite impie. Nous savons que la

limite entre les ascétes et mystiques « orthodoxes »
|

et ceux que Louis Pouzet appelait les « mystiques
excentriques » n'est pas toujours tres claire et que le
jugement que porteérent sur eux les milieux tradition-
nels ne fut pas non plus unanime. Lauteur, en tout
cas, a raison de rappeler que I'‘étiquette d'impiété
ou d’hérésie a I'époque ayyoubide était étroitement
liée aux luttes politiques et aux relations de pouvoir.
Lexemple d’al-Suhrawardi exécuté a Alep en 1191
sur ordre de Saladin, soucieux de plaire aux milieux
religieux d’Alep, le montre bien.

Tout au long de cette étude, 'auteur met en
lumiere, avec beaucoup de finesse, les relations et
I'influence réciproque des milieux savants et de la
population. Aux foules rassemblées pour entendre
leurs paroles, les prédicateurs faisaient passer un
grand nombre de messages. De son c6té, la pression
populaire orientait parfois I'attitude des oulémas
a l'égard de certaines pratiques. L'auteur cite, par
exemple, les prieres d’al-raga’ib qui se déroulaient
dans la soirée et la nuit du premier vendredi du mois
de ragab: alors que certains oulémas tentérent de
les condamner comme innovations (bida"), d’autres,
pour plaire au peuple qui attribuait a ces priéres une
efficacité particuliere, tentérent, au contraire, de les
défendre.

Jémettrai simplement quelques petites réserves
sur la présentation de la bibliographie en fin d'ou-
vrage. Outre le fait qu'il aurait été préférable de pré-
senter séparément sources primaires et secondaires,
les tres nombreuses fautes d'orthographe dans les
titres francais (jen ai relevé plus d’une trentaine)
auront de quoi irriter le lecteur francophone. Etrange-
ment, il manque aussi, dans cette liste par ailleurs tres
complete, quelques références importantes, telles
que I'édition du 6° et dernier volume des Mufarrig
al-kurab d’lbn Wasil (éd. Beyrouth, 2004) ou l'ou-
vrage de M. C. Lyons et D. E. P. Jackson sur le regne
de Saladin (Cambridge, 1982). Sans doute aurait-on
pu aussi indiquer, au moins pour les sources dont il
nexiste pas de traduction anglaise, leur traduction
francaise (Ibn al-Qalanisi, ‘Imad al-Din al-Isfahani,
al-Makin ibn al-‘Amid).

Ces quelques remarques marginales ne réduisent
en rien, toutefois, I'excellente qualité de ce travail
dont ne pourront plus se passer désormais les spé-
cialistes de cette période.

Anne-Marie Eddé
CNRS - Paris

BCAI 25

89

BCAI 25 (2010) Daniella Talmon-Heller: Islamic Piety in Medieval Syria. Mosques, Cemeteries and Sermons under the Zangids and Ayyibids (1146-1260)., recensé par
A.-M. Eddé
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

