
	 BCAI 25	 88

III. Histoire

Talmon-Heller �Daniella,
Islamic Piety in Medieval Syria.  
Mosques, Cemeteries and Sermons  
under the Zangids and Ayyūbids  (1146-1260).

Leyde-Boston, Brill, 2007, 306 p. �
ISBN: 978-9004158092

La période zenguide et ayyoubide en Syrie 
est connue par de nombreux travaux qui éclairent 
divers aspects de la vie institutionnelle, politique, 
économique, sociale, religieuse et culturelle des 
principaux centres urbains, Alep et Damas en par-
ticulier. On y trouve déjà beaucoup d’informations 
sur les croyances et pratiques religieuses, mais on 
ne disposait pas encore de synthèse sur l’ensemble 
de la Syrie entre le milieu du xiie et le milieu du 
xiiie siècle. C’est désormais chose faite avec l’ouvrage 
de Daniella Talmon-Heller. Cette étude, à la fois claire 
et érudite, ne présente pas seulement un excellent 
bilan des recherches antérieures, mais apporte aussi 
beaucoup de nouvelles informations extraites de 
sources insuffisamment exploitées jusqu’ici. Recueils 
de fatwas, miroirs des princes, manuels juridiques, 
recueils d’invocations et de prières, traités contre 
les innovations fournissent une matière nouvelle et 
originale qui s’ajoute à celle des chroniques et dic-
tionnaires biographiques beaucoup mieux connus. 
Il en résulte un tableau vivant, nuancé et très bien 
documenté sur la piété populaire, non pas celle 
des élites politiques et savantes, mais celle que l’on 
pouvait croiser quotidiennement dans les rues et 
les mosquées. L’approche est ouverte et compara-
tiste, l’auteur n’hésitant pas à sortir du strict cadre 
islamique pour tenter quelques comparaisons avec 
d’autres communautés (juives ou chrétiennes) et 
pour s’inspirer de différentes approches historiques 
et anthropologiques.

Les lieux et les acteurs de cette piété populaire, 
les rituels, les prières, les cérémonies et les sermons oc-
cupent le centre du livre. Les mosquées tout d’abord, 
lieux privilégiés de l’expression de la ferveur religieuse. 
L’auteur nous rappelle l’impressionnant essor des 
constructions et des restaurations de mosquées aux 
xiie-xiiie siècles, dans les villes et aussi dans les fau-
bourgs et même dans les villages. Cet essor est dû sans 
doute à la croissance démographique et économique, 
au renforcement du pouvoir politique, à l’arrivée de 
nombreux émirs et oulémas « immigrants » de l’est, à 
l’islamisation croissante, comme l’ont souvent rappelé 
les historiens, mais aussi, ajoute l’auteur, à une plus 
grande fragmentation des communautés juridiques et 
religieuses qui voulurent affirmer, chacune, leur iden-
tité propre. L’auteur souligne néanmoins l’absence de 
toute véritable congrégation religieuse à l’exception 

notable des hanbalites qui affichèrent plus que les 
autres leur volonté de se retrouver au sein de leur 
communauté et de prier ensemble sous la direction de 
leurs chefs religieux. Elle rappelle aussi très justement 
toutes les fonctions de ces mosquées qui n’étaient pas 
seulement des lieux de prières, mais aussi des lieux où 
se rendait la justice, des refuges pour les sans-abris et 
les ascètes, des endroits où étaient conservées des 
reliques vénérées. Elle dresse ensuite une peinture très 
vivante de la vie sociale qui s’y déroulait. Hommes et 
femmes fréquentaient les mosquées pour écouter 
réciter le Coran, rencontrer des savants, suivre leurs 
cours, prier chaque jour et en certaines occasions 
exceptionnelles fixées par le calendrier liturgique 
musulman (à la mi-šaʿbān, durant le mois de ramaḍān, 
le mois de rağab, à l’occasion de l’anniversaire de la 
naissance du Prophète…).

Parmi les acteurs de cette vie religieuse, l’au-
teur accorde une place privilégiée aux prédicateurs 
officiels (ḫaṭīb-s) et populaires (wāʿiz-s). À travers 
l’étude de quelques grandes figures, il est intéressant 
de voir l’influence que ces hommes pouvaient avoir 
sur la population par leur rôle de médiateurs, de pé-
dagogues, et par leurs actions charitables. Les sujets 
abordés dans les ḫuṭba-s étaient multiples, mais le 
ǧihād y occupait, sans surprise, une place primordiale. 
Malgré l’influence qu’ils pouvaient exercer sur les 
souverains, les prédicateurs ne semblent pas être 
intervenus directement, à quelques exceptions près, 
dans les affaires politiques des États. Au nombre des 
plus populaires, Sibṭ ibn al-Ǧawzī – qui mériterait 
qu’une monographie lui soit un jour dédiée – joua 
un rôle particulier et l’auteur lui consacre plusieurs 
pages très suggestives. On y trouve la description de 
ses séances de prédication à Damas dans la Grande 
mosquée des Omeyyades et dans celle du mont 
Qāsyūn, ses talents oratoires, sa capacité à mobi-
liser les foules et à faire couler les larmes, son rôle 
d’incitateur au ǧihād, ses exhortations à respecter la 
justice et à faire preuve de soumission et de patience. 
Il est intéressant de noter que D. Talmon-Heller n’a 
pas trouvé d’exemples – à l’exception notable des 
imāms et muezzins de Jérusalem qui protestèrent 
en 1229 contre l’accord conclu entre le sultan al-
Kāmil et l’empereur Frédéric II – de critique ouverte 
des autorités ou d’appels à la révolte lancés du haut 
des chaires, contrairement à ce qui a pu se passer en 
d’autres lieux et à d’autres époques. Cela n’exclut pas, 
bien sûr, l’influence individuelle que pouvait exercer 
tel ou tel prédicateur sur le souverain. Dans l’en-
semble, les prédicateurs, même populaires, étaient 
des hommes instruits, liés aux milieux dirigeants et 
aux élites urbaines, qui fonctionnaient davantage 
comme des médiateurs que comme des opposants.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 25 (2010) Daniella Talmon-Heller: Islamic Piety in Medieval Syria. Mosques, Cemeteries and Sermons under the Zangids and Ayyūbids (1146-1260)., recensé par
A.-M. Eddé
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 25	 89

III. Histoire

et ceux que Louis Pouzet appelait les « mystiques 
excentriques » n’est pas toujours très claire et que le 
jugement que portèrent sur eux les milieux tradition-
nels ne fut pas non plus unanime. L’auteur, en tout 
cas, a raison de rappeler que l’étiquette d’impiété 
ou d’hérésie à l’époque ayyoubide était étroitement 
liée aux luttes politiques et aux relations de pouvoir. 
L’exemple d’al-Suhrawardī exécuté à Alep en 1191 
sur ordre de Saladin, soucieux de plaire aux milieux 
religieux d’Alep, le montre bien.

Tout au long de cette étude, l’auteur met en 
lumière, avec beaucoup de finesse, les relations et 
l’influence réciproque des milieux savants et de la 
population. Aux foules rassemblées pour entendre 
leurs paroles, les prédicateurs faisaient passer un 
grand nombre de messages. De son côté, la pression 
populaire orientait parfois l’attitude des oulémas 
à l’égard de certaines pratiques. L’auteur cite, par 
exemple, les prières d’al-raġā’ib qui se déroulaient 
dans la soirée et la nuit du premier vendredi du mois 
de rağab : alors que certains oulémas tentèrent de 
les condamner comme innovations (bidaʿ), d’autres, 
pour plaire au peuple qui attribuait à ces prières une 
efficacité particulière, tentèrent, au contraire, de les 
défendre.

J’émettrai simplement quelques petites réserves 
sur la présentation de la bibliographie en fin d’ou-
vrage. Outre le fait qu’il aurait été préférable de pré-
senter séparément sources primaires et secondaires, 
les très nombreuses fautes d’orthographe dans les 
titres français (j’en ai relevé plus d’une trentaine) 
auront de quoi irriter le lecteur francophone. Étrange-
ment, il manque aussi, dans cette liste par ailleurs très 
complète, quelques références importantes, telles 
que l’édition du 6e et dernier volume des Mufarriğ 
al-kurūb d’Ibn Wāṣil (éd. Beyrouth, 2004) ou l’ou-
vrage de M. C. Lyons et D. E. P. Jackson sur le règne 
de Saladin (Cambridge, 1982). Sans doute aurait-on 
pu aussi indiquer, au moins pour les sources dont il 
n’existe pas de traduction anglaise, leur traduction 
française (Ibn al-Qalānisī, ʿImād al-Dīn al-Iṣfahānī, 
al-Makīn ibn al-ʿAmīd).

Ces quelques remarques marginales ne réduisent 
en rien, toutefois, l’excellente qualité de ce travail 
dont ne pourront plus se passer désormais les spé-
cialistes de cette période.

Anne-Marie Eddé 
CNRS - Paris

Dans les pages suivantes, il est question de cime-
tières, de cérémonies funéraires (récitation du Coran, 
prières, processions, participation des pleureuses…), 
d’inscriptions tombales, de manifestations de deuil 
et de visites rendues aux morts. Les pèlerinages vers 
les sanctuaires occupaient aussi une grande place 
dans la religiosité populaire. L’auteur en analyse les 
motivations et discute la position des théologiens 
à cet égard. Elle s’attarde sur la ré-appropriation 
de certains sites (païens, juifs ou chrétiens, et aussi 
parfois chiites) par la communauté sunnite, ainsi 
que sur les lieux qui attiraient les adeptes de toutes 
les religions. L’essor important de la vénération por-
tée aux tombes et aux reliques, à cette époque, lui 
semble moins lié aux initiatives des milieux religieux 
qu’à celles des milieux laïcs, dirigeants, militaires et 
fonctionnaires, populations des villes et des villages. 
L’intense propagande religieuse de l’époque zenguide 
et ayyoubide, encouragée par les souverains, fut 
sans doute aussi un facteur déterminant dans cette 
expansion des sanctuaires.

La dernière partie de l’ouvrage est consacrée 
aux pratiques de piété et d’impiété ainsi qu’aux dis-
sensions religieuses. Une piété qui pouvait s’exercer 
au sein des élites urbaines par l’édification de mo-
numents religieux, un mode de  vie ascétique, des 
actions charitables, ou tout simplement par l’étude 
et la transmission désintéressée du savoir. L’auteur 
souligne aussi le renforcement de l’influence des 
soufis et des hanbalites, deux courants qui, malgré 
leurs différences, partageaient un certain nombre de 
valeurs. Peut-être eût-il fallu, dans ces quelques pages, 
introduire davantage de nuances régionales, car s’il 
est vrai qu’à Damas le hanbalisme connut un essor 
certain aux xiie et xiiie siècles, ce ne fut pas le cas dans 
d’autres villes, comme Alep par exemple. Il me semble 
aussi qu’une attention plus grande aurait pu être ap-
portée aux soufis et aux ascètes, en particulier à ceux 
que l’on appelait les « amis de Dieu » (al-awliyā’) dont 
l’autorité religieuse était bien davantage le résultat de 
la vox populi que d’une autorité supérieure. Au-delà 
de l’attitude qu’adoptèrent à leur égard les milieux 
savants et des controverses suscitées par certains, 
bien soulignées par l’auteur, il serait intéressant de 
s’interroger sur l’impact que de tels hommes pou-
vaient avoir sur la société. N’apparaissaient-ils pas 
comme des guides, des protecteurs contre les dangers 
des hommes et de la nature, des restaurateurs de la 
justice, des intercesseurs entre Dieu et les hommes ? 
Leurs prodiges (karamāt) n’étaient-ils pas d’abord et 
avant tout les révélateurs des préoccupations et des 
peurs de leurs contemporains ?

Le dernier chapitre tente de cerner la notion 
d’hérésie et de conduite impie. Nous savons que la 
limite entre les ascètes et mystiques « orthodoxes » 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 25 (2010) Daniella Talmon-Heller: Islamic Piety in Medieval Syria. Mosques, Cemeteries and Sermons under the Zangids and Ayyūbids (1146-1260)., recensé par
A.-M. Eddé
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

