
	 BCAI 25	 82

III. Histoire

Pouillon �François (éd.),
Dictionnaire des orientalistes  
de langue française.

Paris, IISMM-Karthala, 2008, 1007 p. �
ISBN : 978-2845868021

François Pouillon, qui a publié à l’automne 2008 
ses Dialogues sur l’hippologie arabe, fondé sur la cor-
respondance entre l’émir Abd El-Kader et le général 
Eugène Daumas, vient aussi de sortir un Dictionnaire 
des orientalistes de langue française où Daumas a 
naturellement sa place. Ce livre considérable, dont la 
réalisation a demandé cinq ans, est édité par François 
Pouillon, avec, à ses côtés, dans l’équipe rédaction-
nelle, Lucette Valensi et Jean Ferreux. Y a travaillé 
une équipe d’une vingtaine de spécialistes des diffé-
rentes aires et spécialités examinées ; sans compter 
les autres contributeurs, plus nombreux encore. Le 
résultat : un millier de notices biographiques, et non 
thématiques, si l’on excepte la mention de quelques 
institutions savantes.

Le champ couvert par le dictionnaire est celui 
de l’« orientalisme ». Ainsi dénommait-on, naguère 
encore, l’ensemble des domaines dans lesquels, autant 
des missionnaires-sinologues et autres voyageurs que 
des historiens, des géographes, des anthropologues, 
des ethnologues, et aussi tant de musiciens, de ro-
manciers et de peintres européens, se sont voués, avec 
pour commun dénominateur « l’Orient » : un Orient 
bien étiré puisqu’il s’étendait, de l’est à l’ouest, du Ja-
pon à ce Maġrib al-Aqṣā (« Occident extrême ») qu’est 
le Maroc, et, du nord au sud, des rives du Maghreb aux 
franges de l’Afrique subsaharienne – qui concernait 
les « africanistes ». Ces entreprises savantes et artis-
tiques étaient intéressées par ces contrées exotiques 
dont les civilisations étaient vues comme différentes 
de la civilisation européenne, mais qui étaient bien 
reconnues comme telles, à distance d’autres aires 
réputées sauvages. Elles ne furent pas à l’origine le seul 
fait d’Européens : on sait qu’il y eut bien des Strabon 
et des Ptolémée issus de terres d’islam – Ibn Baṭṭūṭa, 
Ibn Ǧubayr…, sans compter l’Italo-Andalou Ḥasān 
al-Wazzān Ḥasān/Giovanni Leone Africano. Et l’on 
connaît, dans le vocabulaire, l’acception extensible 
des « Indes » : dans les Indes galantes de Rameau, sur 
les quatre tableaux de cet opéra, l’un est turc, un autre 
inca, le troisième est persan et le dernier fait retour 
aux « Indes occidentales » – l’Amérique.

Il est vrai que, au lendemain des Croisades qui 
accompagnent la reconquête marchande de la Mé-
diterranée par les Italiens, après la grande époque 
des foyers de traduction de Salerne et de Tolède, 
après la traduction du Coran en latin commandée au 
xiie siècle à Robert de Ketton par Pierre le Vénérable 

– le grand abbé de Cluny tenait à peu près l’islam pour 
une variété d’arianisme –, l’intérêt des Européens 
s’amenuise relativement pour l’islam proprement dit 
sur le plan religieux. Mais il s’amplifie sur le terrain de 
la découverte et de l’étude des langues et des cultures 
d’Outre-Méditerranée, au sud et à l’est de cette mer 
Blanche moyenne des Arabes. C’est sensiblement au 
même moment qu’est enclenché le mouvement des 
« Grandes découvertes », nonobstant certains précur-
seurs comme le Vénitien Marco Polo, au xiiie siècle, 
dont on connaît en français le Devisement du monde, 
trois siècles avant que les Jésuites s’aventurent en 
Chine ; c’est au xviie siècle qu’André Du Ryer établit 
la première traduction en français du Coran, mais 
dans des perspectives qui ne sont plus celles de re-
conversion militante de Pierre le Vénérable. L’intérêt 
s’est sécularisé, le Mahomet de Voltaire même, est en 
fait un manifeste anti-catholique. La soif de savoir, 
la volonté d’enrichir le patrimoine des arts et des 
sciences sont désormais motrices : les drogman(s)/
truchements furent bien des interprètes, avant d’être 
des agents ès-qualités de l’expansion « occidentale ». 

Certes, on ne doit nier ni le rôle des expansions 
politiques des États européens, ni le mouvement du 
capitalisme moderne, ni les conquêtes coloniales 
–  ces conquêtes furent bien postérieures à l’éclo-
sion d’un orientalisme qui n’en fut donc guère un 
moteur prémédité : on ne peut sur ce terrain guère 
emboîter le pas aux thèses univoques tranchées 
d’Edward W. Saïd, traduit et publié en français il y 
a une trentaine d’années (1) : ce grand intellectuel 
palestinien eut à cœur de donner publiquement le 
La en matière de comptes à régler avec l’expansion 
israélienne au lendemain de la guerre de 1967, fille, 
en objet de ressentiment, du colonialisme de naguère. 
Probablement, ce grand bourgeois, dont la famille 
dut subir l’exil en 1948 et qui avait reçu une éduca-
tion bien autant, sinon plus, « occidentale » qu’arabe, 
était un littéraire, peu porté à l’analyse critique des 
faits du passé comme doit l’être l’historien. Et il avait 
sans doute de multiples comptes à régler, et pas 
seulement avec cet Occident auquel, probablement 
dans la culpabilité, il appartenait aussi – il fit person-
nellement une carrière brillante de professeur de la 
prestigieuse université américaine de Columbia. On 
n’ira certes pas jusqu’à alléguer que les clivages qu’il 
dessina entre « Orient » et « Occident » l’apparentent 
au Huntington du Choc des civilisations ; mais n’y a-t-il 
pas en commun ce parti-pris de dessiner des essences 
quasi-intemporellement affrontées ?

(1)  L’Orientalisme. L’Orient créé par l’Occident, Seuil, Paris, 1978, 
391 p.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 25 (2010) François Pouillon (éd.): Dictionnaire des orientalistes de langue française., recensé par G. Meynier
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 25	 83

III. Histoire

Orientalisme, ce terme fourre-tout renvoie bien 
à l’exotisme. Il put recouvrir l’attrait pour les vents de 
l’extérieur, une propension commune à se rassurer sur 
la validité de ses normes socio-culturelles en étudiant 
celles des autres lointains, voire à projeter sur des 
images extérieures des critiques, inavouables in situ, 
de sa propre société. Sans compter que « l’Orient » 
fut multiple et élastique : la Provence de Daudet et 
celle de Bizet étaient-elles, au fond, beaucoup moins 
« orientales » que la Corse de Mérimée, l’Orient de 
Lamartine, l’Algérie de Maupassant ou l’Égypte de 
Félicien David ? Et, à l’intérieur de l’hexagone, les 
multiples travaux ethnographiques et folkloriques 
sur tels indigènes de l’intérieur ne se comptent pas : 
ces paysans du Queyras qui, au milieu du xxe siècle, 
étaient présentés aux touristes sur les cartes postales 
affublés de costumes rétro depuis longtemps mis 
aux orties, les Savoyards, plus scientifiquement étu-
diés, d’Arnold Van Gennep, les Bretons d’une revue 
comme Le Tour du Monde, qui s’intéressait aussi 
beaucoup aux peuples étranges du grand large. Il est 
vrai qu’il n’y eut jamais en France de cartes postales 
comparables à celles des « femmes libres » des Ou-
led Naïl d’Algérie. Mais on sait qu’existèrent aussi en 
retour, et qu’existent davantage encore aujourd’hui, 
des processus d’auto-folklorisation reprenant à leur 
compte telle vision vulgaire de l’orientalisme. 

Par ailleurs, si l’attirance pour « l’Orient » put 
être un engouement vrai, dénué d’intentions critiques 
caricaturales, des recherches savantes pouvaient se 
muer en polémiques péremptoires, comme chez 
le Père Lammens (1862-1937), pilier de l’Université 
Saint-Joseph de Beyrouth. À l’inverse, ce fut le voyage 
de Renan dans les mêmes terroirs syro-palestiniens 
qui avait abouti en 1863 à sa scandaleuse Vie de Jésus. 
Et s’il faut inscrire dans l’orientalisme une grande 
entreprise savante comme L’Encyclopédie de l’Islam, 
conçue et réalisée dans le courant du xxe siècle, on 
n’aura guère à rougir de cet orientalisme-là. Si telles 
démarches orientalistes ont pu choquer dans les 
sociétés qu’il a abordées, il n’a pas été non plus sans 
influence sur la manière dont ces mêmes sociétés se 
sont elles-mêmes examinées et (re)définies.

Ce dictionnaire laisse aussi une place notable à 
tous ces correspondants, savants bel et bien d’Orient 
et qui se mettent, eux aussi, à examiner et à illustrer 
« leur » Orient, des peintres comme le Turc Osman 
Hamdi ou l’Algérien Mohammed Racim aux écrivains 
algériens Jean Amrouche, Mouloud Mammeri ou Ya-
cine Kateb. Il y eut aussi ces agents algériens qui furent 
partie prenante de l’entreprise coloniale française au 
Maroc, comme le capitaine des Affaires indigènes et 
romancier de la « pacification » Saïd Guennoun ou, 
plus connu, bien qu’il n’ait pas droit à une notice, 
l’interprète et haut fonctionnaire au Maroc Kaddour 

Ben Ghabrit, qui joua un rôle diplomatique non 
négligeable dans l’Orient arabe pendant la Première 
guerre mondiale et qui devint le premier recteur de 
la mosquée de Paris à son ouverture en 1926 –  il 
fut alors une des figures en vue des salons parisiens. 
Parmi les orientalistes du cru, l’interprète libanais 
et compagnon de Lamartine Joseph Mazoyer est 
intelligemment mentionné, mais non le juif marocain 
Abraham Benchimol, qui reçut au Maroc Delacroix et 
Alexandre Dumas – il est vrai qu’il n’a, apparemment, 
rien publié en français alors que la règle du diction-
naire en fait une condition. Manque à l’appel, aussi, 
le Père André d’Alverny (1907-1967), qui attacha son 
nom à un célèbre Cours de langue arabe (2) et au CREA 
(Centre religieux d’Études arabes) libanais de Bikfaya.

Bien sûr, on pourra jouer au jeu convenu de la 
traque des notices manquantes – sans pour autant 
pourfendre le bien-fondé général des choix ; et il 
faut bien faire des choix. L’amateur de littérature, 
de peinture ou de musique sera comblé : sont bien 
là Molière, Racine, Chateaubriand, Leconte de Lisle, 
Delacroix, Étienne Dinet, Salvador Daniel, Félicien 
David… Pour l’exploration, les langues, l’histoire et 
les différents domaines des sciences sociales, sont 
bien au rendez-vous toutes les célébrités, de Volney 
et Silvestre de Sacy à Jacques Berque (sans oublier son 
père Augustin), via Stéphane Gsell, Émile Dermen-
ghen, Louis Massignon, Robert Montagne… Même 
Hergé a, fort à propos, droit à sa notice. D’autres, 
bien moins connus, mais méritant de l’être, n’ont 
pas été oubliés, comme Bernardino Drovetti, qui, en 
plein siècle de l’invention des nations, fut consul de 
France en Égypte, quoiqu’authentique Piémontais. 
Champollion lui rendit hommage et une petite rue 
porte son nom à Turin, où se trouve l’important 
musée égyptien auquel son nom est lié – rue bien 
moins prestigieuse que le large corso Francia auquel 
elle est perpendiculaire. Mais manque à l’appel une 
des gloires de la Lorraine, le peintre orientaliste 
Charles Cournault, un des successeurs de Delacroix, 
et aucune mention, non plus, n’est faite de la Douera, 
son étonnante maison familiale de Malzéville rebâtie 
en style mauresque au bord de la Meurthe.

Absence, aussi, de Charles Célestin Jonnart, qui 
fut gouverneur général de l’Algérie en 1900-1901, puis 
de 1903 à 1911, connu pour avoir tenté de se conci-
lier l’élite des « évolués », alias « Jeunes Algériens ». Il 
fut aussi le créateur d’une institution culturelle de 
renom, la villa Abd El Tif, et il laissa son nom aux 
constructions « mauresques » du « style Jonnart ». 
Son beau-frère, le grand bourgeois lyonnais Ray-
mond Aynard, qui fut un observateur pénétrant et 

(2)  Dar El Machrek, Beyrouth, 1959.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 25 (2010) François Pouillon (éd.): Dictionnaire des orientalistes de langue française., recensé par G. Meynier
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 25	 84

III. Histoire

souvent critique de l’Algérie coloniale, aurait lui aussi 
peut-être mérité une petite mention. Si une juste 
place est laissée au prolixe ethnologue Jean Servier, 
aucune mention n›est faite de son père André, qui 
fut journaliste et rédacteur en chef de la Dépêche de 
Constantine. Arabisant et connaisseur érudit de la Sīra 
d’Ibn Isḥāq, il fut l’auteur à succès d’un manifeste alar-
miste, Le nationalisme musulman en Égypte, Tunisie et 
en Algérie : le péril de l’avenir et de La psychologie du 
musulman, ouvrages caractéristiques de l’idéologie 
coloniale algérienne du premier quart du xxe siècle. 
Et d’autres journalistes de renom auraient eux aussi 
mérité d’être signalés. Certes le principe du livre est 
de ne citer que les gens décédés, donc Jean Daniel 
ou Jean Lacouture ne peuvent y figurer ; en revanche, 
un Albert-Paul Lentin, né à Constantine, est mort en 
1993 à l’âge de 70 ans…

Le baroqueux s’étonnera peut-être de ne pas voir 
cités Rameau et son opéra ballet Les Indes galantes, 
déjà mentionné ; rien non plus sur le Haendel du 
César en Égypte et le Mozart de La Marche turque et 
de L’Enlèvement au sérail, pas plus que, pour le siècle 
du romantisme, sur l’Aïda de Verdi, sa belle-fille de 
roi éthiopien éprise pour son malheur du noble gé-
néral égyptien Radamès… alors que Debussy, Ravel 
et Scotto sont, eux, en bonne place. C’est que, dans 
ce dictionnaire, nous avons affaire aux seuls « orien-
talistes » de langue française. Cela se conçoit, vu déjà, 
l’énormité du travail accompli. N’aurait-il pas alors été 
envisageable d’unir divers talents autres que français 
ou francophones, avec pour ambition d’aboutir à 
une œuvre plus large encore ? Certes, le critique en 
parle à son aise, car ce n’est pas lui qui fait le travail. 
Il n’empêche : qui peut méconnaître la fascination 
qu’exerça l’Arabie pour le colonel T. E. Lawrence et 
son rôle politique et militaire pendant la Première 
guerre ? Pour nous en tenir aux Britanniques, et sur 
les mêmes terroirs, n’est-il peut-être pas plus gênant 
encore que ne soit même pas mentionné en notes 
dans l’index un voyageur et analyste de la stature de 
Charles M. Doughty (1843-1926), dont la somme 
qu’est Arabia deserta n’a, il est vrai, été traduite et 
publiée en français qu’en 2001, soit 113 ans après 
sa parution en anglais ? Certes, Lawrence est cité 
plusieurs fois dans l’index, mais sur le strict plan de 
l’orientalisme savant, Doughty fut assurément d’une 
autre envergure.

Autre absence : si des institutions comme 
l’INALCO, IBLA ou ICI (3) sont justement notées, 
aucun musée ne fait l’objet d’une notice, à com-
mencer par le premier musée égyptien d’Europe 

(3)  Institut national des Langues et Civilisations orientales, Ins-
titut des Belles-Lettres arabes, Institut de Civilisation indienne

(1824), déjà mentionné, et qui reste sans doute le 
deuxième musée d’égyptologie après celui du Caire, 
le Museo egizio de Turin, patrie de B. Drovetti, qui 
fut élaboré à partir de ses propres collections – une 
brève mention signale cependant ce musée dans la 
notice Drovetti. Émile Guimet est bien noté, mais on 
n’apprend qu’incidemment dans la notice qui lui est 
consacrée la création des musées Guimet de Lyon 
et de Paris. Le dictionnaire comporte bien sûr un 
index des noms de personnes, mais pas des thèmes 
abordés, ce qui aurait été susceptible de compléter 
l’information pour un travail qui s’est voulu résolu-
ment non thématique, mais biographique ; il n’y a 
pas non plus de classement, in fine, des personnes 
par lieu de naissance ou d’origine, et pas davantage 
d’index des pays et aires abordés.

Ces remarques n’enlèvent rien au sérieux et, 
souvent, à la profondeur méthodique de nombre 
de notices. Certaines sont plus sèches, plus plate-
ment rédigées que d’autres, qui ont plus de souffle. 
Certaines affirmations mériteraient parfois une ligne 
ou deux d’explication pour le profane : il faut avoir 
une idée de l’histoire de l’Andalousie pour apprécier 
le jugement érudit porté par Gabriel Martinez-Gros 
sur deux historiens spécialistes de l’Espagne musul-
mane, Rheinart Dozy, du xixe siècle, Évariste Lévi-
Provençal du xxe. Et l’on ne comprend pas, quelque 
opinion qu’on en puisse avoir, pourquoi le maître 
livre de René Grousset, L’Empire des steppes, n’est pas 
signalé – même si son contenu n’est pas absent de la 
notice, tant s’en faut. Réitérons pour finir le jugement 
d’ensemble : les concepteurs et réalisateurs de ce 
dictionnaire ont voulu un livre sortant des sentiers 
battus polémiques vulgaires : tout le monde n’y est 
pas beau, tout le monde n’y est pas gentil ; mais 
tout le monde n’y est pas laid, tout le monde n’y est 
pas méchant. On a plaisir à y flâner, à découvrir des 
figures peu connues, voire ignorées d’un lecteur si 
imbu soit-il de ses connaissances. Il y a là une vraie 
modestie, gage du vrai savoir, celui qui s’exprime sans 
ostentation. Le maghrébologue pourra par exemple 
rendre hommage à Alain Messaoudi pour la qualité 
exemplaire de sa… soixantaine de notices. Ce dic-
tionnaire n’est ni une contre-offensive à la charge, 
ni une réhabilitation, ni un panégyrique. C’est une 
sereine mise au point érudite qui fera date pour les 
étudiants, les enseignants et les chercheurs, et aussi 
pour le public cultivé curieux d’esprit sur toutes les 
rives d’une Méditerranée où la francophonie reste 
encore établie.

Gilbert Meynier 
Université de Nancy 2

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 25 (2010) François Pouillon (éd.): Dictionnaire des orientalistes de langue française., recensé par G. Meynier
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

