| I1l. HisTOIRE |

CoHEN Mark R,
Sous le Croissant et la Croix.
Les Juifs au Moyen Age.

Paris, Le Seuil, 2008, 447 p.
ISBN: 978-2020815796

I s’agit de la traduction bien tardive en francais
— les traductions en turc, hébreu, allemand et arabe
ont précédé celle-ci — de l'ouvrage du Professeur
Mark R. Cohen (Professeur a I'Université de Princeton,
Near Eastern Studies) intitulé Under Crescent and
Cross. The Jews in the Middle Ages, Princeton, New
Jersey, Princeton UP, 1994.

Mark R. Cohen est l'auteur de nombreux ou-
vrages et articles sur la situation des juifs en Islam
médiéval. En conséquence, pour éclairer I'état des
relations entre les juifs et les chrétiens dans 'Occident
latin médiéval, il a d{ se reposer sur les travaux de
spécialistes de la chrétienté latine. Ce n'est que dans
sa postface datée de 2008 et intitulée « Postface: un
paradigme» (p. 413-435) qu'il s'ouvre a la situation
des juifs dans la Pologne et la Byzance médiévales,
une ouverture bienvenue mais trop bréve.

LA. maitrise nombre de sources tant en arabe
qu’en hébreu - il fait un large usage des documents
de la Geniza du Caire, soit directement, soit par I'in-
termédiaire des recherches de Shlomo Dov Goitein
et de Moshe Gil, mais pas seulement, puisqu'il fait
des emprunts a la littérature hébraique des megilla,
selihot et piyyutim, ainsi qu'a une impressionnante
littérature secondaire tant en anglais qu'en francais,
allemand et espagnol.

Louvrage, dans sa traduction francaise, témoigne
d’'un défaut de conception: les sources, comme les
ouvrages secondaires, ne sont pas rassemblés en fin
de livre, mais sont disposés sous forme d’hypostiles,
si bien qu'il faut toujours se reporter aux premieres
notes infra-paginales mentionnant les titres des ar-
ticles ou des volumes cités en référence. La traduction
francaise, contrairement aux régles ayant cours dans
cette langue, dote systématiquement le terme juif
d’'une majuscule a l'initiale, alors que les vocables
chrétien et musulman n'en portent pas, ce qui est
conforme a l'usage.

Louvrage comprend cing parties: une premiére
partie ou « mythe et contre-mythe » centrée autour
de I'analyse d’'une double conception de I'historio-
graphie du monde juif: le mythe de I'« utopie inter-
confessionnelle» (en al-Andalus particuliérement)
versus une «conception larmoyante de I'histoire
judéo-arabe » ; une deuxiéme partie intitulée « Le do-
maine religieux et le domaine juridique », elle-méme
divisée en plusieurs chapitres: « Religions en conflit »
(chapitre 1), «Le statut juridique des juifs dans la

chrétienté» (chapitre n), «Le statut juridique des
juifs dans I'islam » (chapitre 1v); une troisieme partie
portant le titre: « Le domaine religieux » et se confon-
dant avec le chapitre v ou « Le facteur religieux »; une
quatrieme partie dénommée « Le domaine social »,
elle-méme regroupant les chapitres suivants: « Hié-
rarchie, marginalité et ethnicité» (chapitre vi), «Le
juif comme citadin » (chapitre vii), « La sociabilité »
(chapitre vin); une cinquiéme partie appelée « Polé-
miques et persécutions » scindée en « La polémique
religieuse » (chapitre 1x) et « Persécutions, réactions
et mémoires collectives » (chapitre x — ce dernier est
novateur pour un lecteur non hébraisant en ce sens
que I'A. explore les mémoires laissées par les oppri-
més soit sous forme de chroniques du type annales,
centrées autour des souffrances et de l'oppression,
un récit continu donc, chez les ashkénazes, soit sous
forme de megilla, selihot et piyyutim ou priéres et
pénitentiels destinés a commémorer la délivrance
de l'oppression et des persécutions, toujours circons-
crites dans le temps, pour les sépharades, qui n'ont
pas composé de chroniques, une conclusion et une
postface. Dans celle-ci, I'A. circonstancie et précise ce
qu'il appelle son « paradigme », c'est-a-dire son mo-
deéle, caril n'est pas toujours explicite dans le corps de
son texte, en citant des contre-exemples, donc en op-
position a la situation générale d'oppression faite aux
juifs dans le corps central de la chrétienté latine du
x1¢au xin¢ siecle (Allemagne, France et Angleterre), et
tirés de I'Allemagne du vin® au xi¢ siecle, de la Pologne
et de la Byzance médiévales, du Midi de la France
et de l'ltalie, ainsi que de I'Espagne chrétienne de la
Reconquista, du moins jusquaux pogroms de 1391,
les conditions de vie des juifs y étant plus favorables
et se rapprochant de celles prévalant en terre d'islam.
Dans sa premiére partie, 'A. replace les relations
judéo-chrétiennes en terre chrétienne, et judéo-mu-
sulmanes en terre d'Islam, a la fois dans leur contexte
historiographique (depuis le xi1x® siecle au moins
pour I'historiograhie juive en Allemagne) et dans
leur contexte politique contemporain, en particulier
depuis la création de I'Etat d'lsraél. Les travaux de
I'historiographie juive allemande du xix® siecle, re-
pris en Europe, en grande part, pour montrer a quel
point les juifs allemands étaient loin de bénéficier
d’'une pleine citoyenneté dans l'acces aux postes de la
fonction publique notamment, tendaient a montrer
quen Islam les relations judéo-chrétiennes étaient
idylliques, évoquant méme une « utopie intercon-
fessionnelle ». Ils prennent I'exemple d’'al-Andalus (la
célébre convivencia ibérique) en montrant que des
juifs — tel le célebre Joseph lbn Negrala qui, apres
son peére, occupa la fonction de vizir dans le royaume
berbeére de Grenade (premiére moitié du xi® siecle) —

pouvaient occuper de hautes fonctions publiques et
|

| BCAI 25 57 |

BCAI 25 (2010) Mark R. Cohen: Sous le Croissant et la Croix. Les Juifs au Moyen Age., recensé par G. Ducatez
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisTOIRE |

avoir autorité sur des musulmans, contrevenant ainsi
au pacte de "Umar. Maisils omettaient de signaler que
la morgue et l'arrogance de ce Joseph lui aliénérent
les musulmans, a lui et aux juifs, ce qui aboutit au
pogrom de Grenade en 1061 et a I'extermination et/
ou a la fuite des juifs de cette ville. Ce mythe a plus
ou moins été confirmé, mais assorti d'importantes
nuances et critiques, par nombre d’historiens occiden-
taux travaillant sur I'lslam médiéval, dont le célebre
Shlomo Dov Goitein, ou accepté comme tel, icia bras
ouverts et sans critique, par la majorité des historiens
et/ou polémistes arabes face a Israél. Par opposition,
de nombreux historiens israéliens, ont fait fi de toute
objectivité et oublié toute retenue, en dénoncant
polémiquement une «conception larmoyante de
I'histoire juive », relayés ou poussés par des thurifé-
raires d’Israél dans la diaspora juive, en particulier
américaine (voir le role de I'association AIPAC). Cela,
il est vrai, avait lieu au moment de la découverte de
I'antisémitisme arabe (en particulier lors de la guerre
desSixJours, 1967), d'importation européenne en fait:
comme en témoigne le succes du Protocole des Sages
de Sion dans certaines séries télévisées égyptiennes.
Ces historiens israéliens ont réécrit I'histoire des
relations judéo-arabes sur le modéle des relations ju-
déo-chrétiennes, faites doppression, de persécutions
et finalement d'expulsion, les ashkénazes, héritiers
des rescapés de la shoah ou s’instituant comme tels,
concourant avec les sépharades pour savoir qui em-
porteraient la palme de la Victime.

LA, estimant a juste titre que I'histoire des rela-
tions judéo-arabes, et par contrecoup des relations
judéo-chrétiennes, a Iépoque médiévale ne mérite
ni cet excés d’honneur, ni cet exces d’indignité, opte
pour une analyse comparative, a valeur heuristique,
de ces relations saisies dans leurs contextes historique,
économique, social, culturel, religieux et idéologique,
ce qui lui permet den faire ressortir les similitudes
et les différences, et surtout de tenter d'en éclairer
les raisons, en un mot de les élucider, et de mon-
trer que ces relations ont évolué dans le temps et
l'espace: c'est ce qu'il appelle « mon paradigme ». Si
I'A. a focalisé son étude sur les xi1°-x111¢ siecles, il n'en
consacre pas moins de longs excursii aux périodes
antérieures (Rome chrétienne et Code théodosien,
dont les articles consacrés aux juifs sont disséminés
tout au long de l'ouvrage, époque carolingienne et
son pluralisme ethnique et religieux, en particulier
en Allemagne), et aussi postérieures, notamment a
la période mamelouke en Egypte-Syrie-Palestine et
a la fin des Mérinides. Une premiere rupture prend
corps dans la chrétienté latine dans la premiére
moitié du xi¢ siecle, lorsque le juif, sous I'influence
de la «révolution commerciale », perd peu a peu en

Europe son statut quasi exclusif de commercant au
|

long cours (ou méme d’artisan et d’agriculteur), au
profit du chrétien. Disparait aussi, sous I'‘égide des
Ottoniens (Saint-Empire Romain Germanique), le
pluralisme ethnique et religieux propre a la société
carolingienne germanique. En conséquence, le juif
qui vit déja a la marge de la société chrétienne, mais
toléré jusque-la et en quelque sorte intégré a cette
derniere, en est alors complétement exclu, le discours
religieux (r6le des Croisades) fermant la boucle. Une
seconde rupture se produit dans la seconde moitié
du xinésiecle: en terre chrétienne (Angleterre, France
et Allemagne uniquement), les juifs sont expulsés. En
terre musulmane, le juif, toléré, et en méme temps
marginalisé en raison de son statut de dimmi, est
intégré dans la société arabo-musulmane par le role
qu’il y joue en tant que commercant a égalité de
traitement avec son collegue musulman. Il en vient
a occuper des fonctions d’autorité. De plus en plus
enserré par les contraintes du Pacte de ‘Umar, de telle
sorte qu'il est remis a sa place - comme dailleurs
tous les non-musulmans — il n'occupe plus guere de
fonction d'autorité a €poque mamelouke.

Quelles conclusions I'A. tire-t-il de ce para-
digme? Clest la plus ou moins grande importance
des criteres d’intégration économique (commerce)
et sociale (degrés de sociabilité, absence ou non
de ghettos ou mellahs, fréquentation des fétes des
uns et des autres, mariages inter-confessionnels...)
de celui qui vit en marge de la société d'accueil, en
raison méme du statut religieux et juridique que lui
concede la société dominante, qui permet d’atténuer
ou méme de contrecarrer les effets discriminants
de ce statut juridico-religieux. En effet les sociétés
médiévales, arabo-musulmane ou chrétienne, de-
meurent des sociétés a statut ou a ordre pour les
sociétés chrétiennes. Son mode de fonctionnement
n'est pas sans rappeler celui de la société a castes
de I'lnde, dont la position dans la hiérarchie sociale
et religieuse dépend du degré de pureté rituelle et
religieuse et ou la marginalisation et/ou l'exclusion
est affaire de statut juridico-religieux.

Appliqué aux relations judéo-chrétiennes en
chrétienté médiévale et aux relations judéo-arabes
en terre d’Islam, ce paradigme permet de dégager les
différences de situation et de traitement réservés aux
groupes discriminés par la société dominante, leurs
raisons et leurs phases.

En terre chrétienne, I'Europe mérovingienne et
carolingienne connait le pluralisme ethnique, linguis-
tique et religieux et le christianisme est loin de tout
enserrer. En conséquence, les juifs sont tenus pour
une « communauté» parmi d’autres. En outre, leur
role exclusif de marchands au long cours — ce sont
des nouveaux venus, a la différence des juifs du Midi

de la France et de I'ltalie — aupres des cours princiéres
|

BCAI 25

BCAIl en ligne

58

BCAI 25 (2010) Mark R. Cohen: Sous le Croissant et la Croix. Les Juifs au Moyen Age., recensé par G. Ducatez
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisTOIRE |

leur permet d’étre régis par des statuts juridiques leur
accordant des priviléges bien supérieurs aux chrétiens
en de nombreux cas. Mais ils demeurent toujours a
la marge des sociétés chrétiennes et certains religieux
(I'évéque Agobard de Lyon sous Louis le Pieux) ful-
minent contre ces infideles blasphémant le Christ et
contre les chrétiens qui mangent avec eux, preuve
de leur intégration.

Au cours du xi¢ siecle, et de plus en plus par la
suite, les juifs perdent leur réle de marchands, rem-
placés progressivement par des chrétiens, si bien
que les juifs se voient relégués au rang d’usuriers,
fonction dans laquelle ils sont bient6t concurrencés
par les chrétiens durant le xnie siecle. Les sociétés
chrétiennes d’Allemagne, de France et d’Angleterre
perdent leur caractére pluraliste au profit d’'une unité
autour de leur prince. Les juifs deviennent alors les
seuls étrangers. Leur statut juridique profane dépend
bientot de I'arbitraire du prince, au point que les
juifs deviennent des « servi camerae palatinae » ou
«serfs de la chambre palatiale ». Lexistence de leur
communauté ne tient qu'aux extorsions en argent
que les princes savent prélever sur elle: il ne restera
qu’a expulser ces communautés devenues exsangues.
Dans le méme temps, I'Eglise, par ses synodes et ses
conciles (Concile de Latran en 1215), met en place
une théologie de I'exclusivisme et de I'exclusion.
Discrédités par leur profession de marchands, et
surtout d’usuriers — I'Eglise condamne l'usure et
I'intérét, mais certainement pas le profit, surtout s'il
équivaut a un juste travail et le juste prix est celui du
marché, position a peu prés semblable en Islam —, les
juifs, déja tenus pour des infideles blasphémateurs du
Christ, sont associés aux lépreux et aux pestiférés. lls
deviennent bientot le diable et, déicides, ils conspi-
rent contre l'ordre et la société du Christ, méme si a
la fin du xn®et surtout au xi® siecle, il est préférable
d’étre juif du pape que d’un prince. Loppression, les
persécutions (surtout au moment des Croisades) et
bientot les expulsions scandent la vie des commu-
nautés juives: les savants juifs les consignent dans les
chroniques. Elles attestent que les juifs, confrontés
au dilemme de se convertir ou de mourir, préferent
mourir en martyrs, car le christianisme est tenu pour
une idolatrie. En Islam et dans des circonstances
semblables, bien plus rares (persécutions almohades
en Espagne et en Afrique du Nord, au milieu des
années 1140 et vers 1170), les juifs optent pour la
conversion, attendant que, le calme revenu, ils puis-
sent retourner a leur religion originelle, car la Sari‘a
dénie toute validité a une conversion forcée (c'est
ce que conseille Maimonide, le grand gaon des juifs
d’Egypte vers 1140-1160).

En terre d'Islam, les juifs participent pleinement

au commerce international et local a c6té et sur un
|

pied d’égalité avec leurs collégues musulmans. Toute-
fois, lors de la conclusion d’une Sarika ou association
entre un juif et un musulman, le musulman est censé
apporter l'argent et le juif le travail par exemple, mais
cette clause est souvent détournée. Les sociétés mu-
sulmanes sont pluri-ethniques, pluri-linguistiques
et pluri-religieuses et les juifs sont tenus pour une
communauté parmi dautres, d'autant plus que ce
ne sont pas les seuls non-musulmans. Lorsque, dans
le Maroc des Mérinides, a la fin du x1v® et au xv*©
siecles et par suite de la poussée de la Reconquista,
les juifs forment désormais la seule communauté de
non-musulmans, les chrétiens s'étant définitivement
convertis sous les coups des persécutions almohades,
ils se trouvent en situation de faiblesse, aussi n'est-il
pas étonnant que le premier mellah ou ghetto, qui
apparait en terre d’Islam, soit celui de Fes en 1420.
En outre les juifs vivent dans les mémes quartiers
que les musulmans et les traits de sociabilité inter-
confessionnels sont nombreux: fréquentation des
uns par les autres lors de leurs fétes religieuses ou
des événements marquants de leur vie et de celle de
leur famille. Enfin, n'oublions pas que les musulmans
peuvent épouser des femmes dimmi-es.

En effet, d'un point de vue juridico-religieux, les
relations entre musulmans et non-musulmans sont
encadrées, au travers du Pacte de “Umar (vraisembla-
blement ‘Umar 11, non ‘Umar b.al-Hattab), par le statut
dedimmi.Le « tributaire » paie unimpdét de capitation
ou gizya en échange d’une protection: sa religion lui
est reconnue et il peut assister aux offices. Toutefois
ce droit est assorti de nombreuses contraintes: les
lieux de culte ne doivent pas augmenter et seule leur
réparation est permise (en période de tension, sous le
calife al-Mutawakkil, vers 850, ou sous le calife fatimide
al-Hakim, 996-1021, la réfection des lieux de culte est
interdite); l'exhibition des croix n'est pas autorisée
lors des fétes religieuses, ni la sonnerie des cloches....,
et les juifs ne peuvent se livrer a des manifestations
religieuses hors de leurs synagogues. Les dimmi doivent
porter des signes distinctifs (croix jaune cousue sur le
vétement par exemple pour lesjuifs), mesure, sansarrét
enfreinte, destinée a ce que dimmiet musulmans nese
mélent pas. Enfin et surtout, les dimmi ne peuvent oc-
cuper des fonctions d'autorité, donc publiques (vizirat
etautres), leur donnant barre surlesmusulmans... llen
est de méme chez les chrétiens, ou cette prescription
est réellement suivie d'effet. En terre d'islam, dés les
débuts de son expansion et jusqu’a l'arrivée des Ma-
melouks en Egypte et en Syrie, les dimmi ont toujours
occupé des positions de kuttdb, allant jusqu’a exercer
des fonctions de vizir (chez les Fatimides d’Egypte,
un chrétien arménien, dans le royaume berbeére de
Grenade, des juifs au cours de ma premiere moitié du
xi¢siecle).

BCAI 25

BCAIl en ligne

59

BCAI 25 (2010) Mark R. Cohen: Sous le Croissant et la Croix. Les Juifs au Moyen Age., recensé par G. Ducatez
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

Les dimmi en terre d’islam jouissaient d’'une
situation plus favorable qu'en terre chrétienne et
s'ils vivaient en marge de la société musulmane, ils
y étaient malgré tout intégrés. lls ont certes connu
des persécutions — I'A. les détaille, ce qu'il ne fait
pas pour les chrétiens: sous le calife al-Mutawakkil,
autour de 850, les dimmi, mais aussi les mu‘tazilites,
furent pourchasés; sous le calife al-Hakim, 996-1021,
sous le regne duquel les juifs ont subi des humiliations
(port de signes distinctifs), y compris des conversions
forcées, mais le calife lui-méme, lors de moments de
lucidité, revenait sur ces dernieres, car la Sari‘a inter-
disait toute conversion forcée; le pogrom de Grenade
de 1066 déja mentionnée; sous les Almohades, au
milieu des années 1140 et vers 1170, les conversions
forcées furent massives et ce sont, semble-t-il, les
seules persécutions en terre d’Islam, comparables a
celles ayant cours en terre chrétienne; au Yémen, a
peu pres a la méme époque, un faux messie juif se
leva. Il y eut persécution donc, mais aucune expulsion,
a l'exception des tribus juives de Médine du vivant
du Prophete.

LA. trouve confirmation de «son paradigme »
dans le cas de la Pologne des xie-xvi€ siecles, du
Midi de la France et de I'ltalie, de Byzance: les juifs
y exercaient des fonctions de marchands, d’agricul-
teurs, d’artisans, de notaires et de vendeurs de biens,
vivaient dans des sociétés organisées sur le mode du
pluralisme ethnique, linguistique et religieux (sauf
en Italie et dans le Languedoc), méme si leur statut
juridique dépendait du bon vouloir des princes.

Ce paradigme, séduisant pour l'esprit, semble
pertinent et fonctionner du moins dans le cadre de
nos connaissances actuelles. Toutefois, des recherches
récentes — et I'A. le reconnait dans sa postface — ont
montré que les relations judéo-chrétiennes n'ont pas
été aussi rigides et « manichéennes » que I'A. semble
le penser. Les juifs fréquentaient les chrétiens lors de
leurs fétes religieuses par exemple. Les persécutions
anti-juives en islam ont été plus nombreuses que
I'avance I'A., tant les documents de la Geniza ont été
insuffisamment exploités sur ce point.

Des recherches ultérieures assorties d'orienta-
tions scientifiques différentes permettront de décider
si son modeéle est dirimant.

Guy Ducatez
CNRS - Paris

BCAI 25 60

BCAI 25 (2010) Mark R. Cohen: Sous le Croissant et la Croix. Les Juifs au Moyen Age., recensé par G. Ducatez
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

