
	 BCAI 25	 55

III. Histoire

Bresc �Henri, Dagher Georges, 
Veauvy Christiane (dir.),
Politique et religion en Méditerranée :  
Moyen Âge et époque contemporaine.

Saint-Denis, Bouchène, 2008, 438 p. �
ISBN : 978-2356760005

Ce volume, publié par Henri Bresc, Georges Da-
gher et Christian Veauvy, rassemble les travaux d’un 
séminaire qui s’est tenu à l’Université de Nanterre. Ce-
lui-ci s’inscrit dans une réflexion ancienne du groupe 
de recherche sur l’État (1) et sur les identités (2) dans 
l’espace méditerranéen, qui associe dans une pers-
pective interdisciplinaire historiens, sociologues et 
anthropologues. La question des relations entre poli-
tique et religion y était déjà apparue importante, elle 
est devenue plus urgente encore avec les débats qui 
suivirent les attentats du 11 septembre et tendaient 
souvent à présenter une opposition radicale entre 
les conceptions respectives du couple religion-poli-
tique en Islam et dans l’Occident chrétien : « Dès lors 
s’installe un discours où deux entités irréductibles 
s’affrontent, deux entités qui se définissent dans 
des concepts flous et mouvants mais essentialisés et 
irréductibles : “eux” et “nous”, la culture de l’Islam et 
la culture improprement appelée judéo-chrétienne, 
deux entités, séparées, fermées, s’affrontent, deux 
entités engagées dans un inéluctable “choc des 
civilisations” » (p. 45-46). Cette « fracture imagi-
naire » (Georges Corm) qui est ici explorée à travers 
14 communications regroupant principalement des 
historiens, mais aussi des sociologues et anthropo-
logues. L’espace méditerranéen pris en considération, 
où sont analysés dans une perspective comparatiste 
les mondes chrétien et musulman, accorde une place 
prépondérante à ce dernier ou aux zones de contact 
(péninsule Ibérique, Sicile) – on notera de manière 
significative que le monde chrétien n’est abordé 
qu’à travers les expériences médiévales, comme si 
la question du rapport entre politique et religion ne 
se posait pas avec la même urgence pour l’Europe 
contemporaine. La confrontation des deux périodes 
médiévale et contemporaine (avec un article portant 
sur l’époque moderne, établissant un pont entre 
les deux) est féconde, dans la mesure où le Moyen 
Âge n’est pas analysé seulement comme la matrice 

(1)  H. Bresc, Ch. Veauvy et al. (dir.), Genèse de l’État moderne 
en Méditerranée : approches historique et anthropologique des 
pratiques et des représentations, Rome (« École française de 
Rome », 168), 1993.
(2)  H. Bresc, Ch. Veauvry (dir.), Mutations d’identités en Mé-
diterranée. Moyen Âge et époque contemporaine, Saint-Denis,  
Bouchène, 2000.

du monde contemporain, qui fournirait des clés de 
compréhension de phénomènes actuels. Inversement, 
l’incursion perçue aujourd’hui comme menaçante du 
religieux dans le politique n’y est pas vue comme un 
retour à un âge reculé qui serait par essence sombre 
et obscurantiste. Au contraire, le lecteur est invité à 
un va-et-vient entre les deux périodes qui lui permet 
de relever les continuités et les traits structurels, mais 
aussi les évolutions, les phénomènes de résurgence, 
les échos. La démarche repose donc sur un refus 
de toute approche linéaire et téléologique qui pré-
senterait une évolution allant nécessairement vers 
une dissociation progressive entre le politique et le 
religieux, sur un modèle présenté comme européen 
et porteur de progrès. Ce double comparatisme 
permet en outre d’éviter une approche essentialiste 
de l’Islam, en battant en brèche certaines certitudes 
bien établies.

Le résultat peut sembler un peu déroutant en 
raison de la très grande diversité des contenus et 
des approches, de l’érudition la plus pointue à des 
réflexions très générales – avec les raccourcis qu’une 
telle démarche impose souvent –, comme celle que 
présente Georges Corm (« Qu’est-ce que le “retour 
du religieux” ? »). Pour aider le lecteur peu familier 
avec ces contextes très différents, les éditeurs ont 
eu la bonne idée de fournir un lexique sommaire 
en fin de volume, qui aide à se repérer, et surtout 
d’offrir une introduction inhabituellement longue, 
dense – et parfois ardue (p. 9-83). Celle-ci permet 
d’établir des liens, facilite les comparaisons, tout 
en soulignant à l’occasion leurs limites, et remet en 
perspective les différentes interventions. Le volume 
se divise en quatre axes : « Croyances et conflits : 
guerres saintes ? », « Sainteté, savoirs, pouvoirs », 
« Communautés, État, religion, démocratie » et « Reli-
gions, identités, politiques ». Il n’est pas possible ici de 
rendre compte de manière exhaustive de la totalité 
et de la richesse des questionnements, et l’on n’en 
retiendra que quelques-uns.

Les auteurs montrent tout d’abord la diversité 
des formes du politique, qui ne se réduisent pas à 
l’État, ce qui rend la question de leurs interactions 
avec le champ du religieux nécessairement complexe. 
Si l’on s’en tient aux théories, aspect abordé ici surtout 
pour le Moyen Âge, il faut revenir sur l’opposition 
trop souvent admise entre l’Islam, où politique et 
religion seraient intrinsèquement liées depuis l’ori-
gine, et la chrétienté, où un champ autonome du 
politique aurait pu se développer. Les travaux de 
Jocelyne Dakhlia, souvent cités (3), ont bien montré 

(3)  En particulier J. Dakhlia, Le Divan des rois. Le politique et le 
religieux dans l’Islam, Paris, 1998.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 25 (2010) Henri Bresc, Georges Dagher, Christiane Veauvy (dir.): Politique et religion en Méditerranée : Moyen Âge et époque contemporaine., recensé par D.
Valérian
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 25	 56

III. Histoire

que les pratiques comme les discours politiques dans 
le monde islamique empruntent certes à la norme 
religieuse, mais aussi très largement à d’autres mo-
dèles qui permettent une autonomie du politique 
et une séparation de fait entre l’appareil de l’État et 
celui de l’Islam, avec des références et une symbo-
lique séculières. À l’inverse, dans l’Occident chrétien, 
l’Église apparaît souvent comme ayant une fonction 
de prototype de l’État et entretient des liens étroits, 
bien que complexes et parfois conflictuels, avec les 
souverains.

Dès lors, dans la pratique, les relations entre 
politique et religion prennent des formes très va-
riées et mouvantes. La plus évidente, sinon la plus 
courante, est une association et une interaction 
entre les deux champs, qui peuvent prendre la 
forme d’une alliance entre deux formes de pouvoir. 
Le discours des hommes de religion vient légitimer, 
voire sacraliser le politique qui, en retour, confère 
une place importante à ces derniers dans la société, 
parfois dans les institutions politiques. Il peut en 
résulter une instrumentalisation du discours et des 
hommes, par un recours au religieux mis au service 
d’un pouvoir ou d’un projet politique ou, à l’inverse, 
une pression du sentiment religieux, parfois associé 
à des revendications sociales, sur l’action politique, 
comme le montre le sujet complexe de la guerre 
sainte (Bresc, Scarcia Amoretti). Mais cela passe 
aussi par une compénétration des modèles d’orga-
nisation et de gouvernement des hommes ou par 
une réflexion qui peut être convergente sur le bien 
commun et les normes qui doivent gérer la commu-
nauté (Todeschini).

Cette relation cependant peut être aussi conflic-
tuelle, ou au moins marquée par la méfiance, ce que 
montrent en particulier, pour deux époques très 
différentes, les articles de Nelly Amri et de Malika 
Zghal. L’homme de religion, et en particulier le saint, 
peut exprimer une méfiance fondamentale et reven-
diquer un éloignement à l’encontre du politique, vu 
comme nécessairement corrompu. Le plus souvent 
cependant il en résulte la revendication d’une fonc-
tion tribunicienne, aussi bien chez les oulémas que 
chez les saints, qui conduit à une contestation, plus 
ou moins radicale et ouverte, du pouvoir politique. 
Cela passe par une censure morale, liée au devoir de 
ḥisba, qui constitue un garde-fou contre la tyrannie, 
mais peut aller jusqu’à une contestation plus radicale 
et à la revendication d’un autre ordre de pouvoir, 
notamment dans le cas des saints qui constituent 
une hiérarchie parallèle qui s’impose comme un 
« invisible gouvernement du monde » (Nelly Amri).

Enfin, la pluralité religieuse, qui caractérise une 
grande partie des régions méditerranéennes, oblige 
le pouvoir à gérer la coexistence des communautés, 

et en particulier les minorités. Cela peut passer par 
leur intégration contrôlée comme acteurs du pou-
voir et surtout par leur insertion dans des structures, 
avec leur propre encadrement religieux, mais aussi 
social. Il y a donc une gestion, parfois une instrumen-
talisation de cette diversité religieuse qui se traduit 
par des pactes, qui ne sont cependant jamais figés, 
qui peuvent donc être rompus et faire l’objet de 
refondations (Annlise Nef, pour la Sicile normande 
et souabe). Mais cette gestion doit tenir compte 
aussi des formes d’identités collectives, religieuses 
ou ethniques, qui font aussi l’objet de négociations 
de la part des acteurs (Pascal Buresi), voire de mani-
pulations et d’instrumentalisation (Georges Dagher, 
Georges Corm).

Dominique Valérian 
Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 25 (2010) Henri Bresc, Georges Dagher, Christiane Veauvy (dir.): Politique et religion en Méditerranée : Moyen Âge et époque contemporaine., recensé par D.
Valérian
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

