| I1l. HisTOIRE |

BREsc Henri, DAGHER Georges,
VEAUVY Christiane (dir.),

Politique et religion en Méditerranée:
Moyen Age et époque contemporaine.

Saint-Denis, Bouchéne, 2008, 438 p.
ISBN: 978-2356760005

Ce volume, publié par Henri Bresc, Georges Da-
gher et Christian Veauvy, rassemble les travaux d'un
séminaire qui s'est tenu a I'Université de Nanterre. Ce-
lui-ci s’inscrit dans une réflexion ancienne du groupe
de recherche sur I'Etat (V) et sur les identités ?) dans
l'espace méditerranéen, qui associe dans une pers-
pective interdisciplinaire historiens, sociologues et
anthropologues. La question des relations entre poli-
tique et religion y était déja apparue importante, elle
est devenue plus urgente encore avec les débats qui
suivirent les attentats du 11 septembre et tendaient
souvent a présenter une opposition radicale entre
les conceptions respectives du couple religion-poli-
tique en Islam et dans I'Occident chrétien: « Des lors
s'installe un discours ol deux entités irréductibles
s'affrontent, deux entités qui se définissent dans
des concepts flous et mouvants mais essentialisés et
irréductibles: “eux” et “nous”, la culture de I'lslam et
la culture improprement appelée judéo-chrétienne,
deux entités, séparées, fermées, s'affrontent, deux
entités engagées dans un inéluctable “choc des
civilisations” » (p.45-46). Cette «fracture imagi-
naire » (Georges Corm) qui est ici explorée a travers
14 communications regroupant principalement des
historiens, mais aussi des sociologues et anthropo-
logues. Lespace méditerranéen pris en considération,
ol sont analysés dans une perspective comparatiste
les mondes chrétien et musulman, accorde une place
prépondérante a ce dernier ou aux zones de contact
(péninsule Ibérique, Sicile) — on notera de maniere
significative que le monde chrétien nest abordé
qu’a travers les expériences médiévales, comme si
la question du rapport entre politique et religion ne
se posait pas avec la méme urgence pour I'Europe
contemporaine. La confrontation des deux périodes
médiévale et contemporaine (avec un article portant
sur I'époque moderne, établissant un pont entre
les deux) est féconde, dans la mesure ol le Moyen
Age n'est pas analysé seulement comme la matrice

(1) H. Bresc, Ch. Veauvy et al. (dir.), Genése de I'Etat moderne
en Méditerranée: approches historique et anthropologique des
pratiques et des représentations, Rome («Ecole francaise de
Rome », 168), 1993.

(2) H. Bresc, Ch. Veauvry (dir.), Mutations d’identités en Mé-
diterranée. Moyen Age et époque contemporaine, Saint-Denis,

Bouchene, 2000.
|

du monde contemporain, qui fournirait des clés de
compréhension de phénomenes actuels. Inversement,
I'incursion pergue aujourd’hui comme menagante du
religieux dans le politique n'y est pas vue comme un
retour a un age reculé qui serait par essence sombre
et obscurantiste. Au contraire, le lecteur est invité a
un va-et-vient entre les deux périodes qui lui permet
de relever les continuités et les traits structurels, mais
aussi les évolutions, les phénomenes de résurgence,
les échos. La démarche repose donc sur un refus
de toute approche linéaire et téléologique qui pré-
senterait une évolution allant nécessairement vers
une dissociation progressive entre le politique et le
religieux, sur un modéle présenté comme européen
et porteur de progres. Ce double comparatisme
permet en outre d’éviter une approche essentialiste
de l'lslam, en battant en bréche certaines certitudes
bien établies.

Le résultat peut sembler un peu déroutant en
raison de la trés grande diversité des contenus et
des approches, de I'érudition la plus pointue a des
réflexions tres générales — avec les raccourcis qu'une
telle démarche impose souvent —, comme celle que
présente Georges Corm (« Qu'est-ce que le “retour
du religieux”?»). Pour aider le lecteur peu familier
avec ces contextes trés différents, les éditeurs ont
eu la bonne idée de fournir un lexique sommaire
en fin de volume, qui aide a se repérer, et surtout
d'offrir une introduction inhabituellement longue,
dense — et parfois ardue (p.9-83). Celle-ci permet
d'établir des liens, facilite les comparaisons, tout
en soulignant a l'occasion leurs limites, et remet en
perspective les différentes interventions. Le volume
se divise en quatre axes: « Croyances et conflits:
guerres saintes?», « Sainteté, savoirs, pouvoirs »,
« Communautés, Etat, religion, démocratie » et « Reli-
gions, identités, politiques ». Il n'est pas possible ici de
rendre compte de maniére exhaustive de la totalité
et de la richesse des questionnements, et I'on n'en
retiendra que quelques-uns.

Les auteurs montrent tout d'abord la diversité
des formes du politique, qui ne se réduisent pas a
I'Etat, ce qui rend la question de leurs interactions
avec le champ du religieux nécessairement complexe.
Sil'on s'en tient aux théories, aspect abordé ici surtout
pour le Moyen Age, il faut revenir sur l'opposition
trop souvent admise entre I'lslam, ol politique et
religion seraient intrinsequement liées depuis l'ori-
gine, et la chrétienté, ot un champ autonome du
politique aurait pu se développer. Les travaux de
Jocelyne Dakhlia, souvent cités ), ont bien montré

(3) En particulier J. Dakhlia, Le Divan des rois. Le politique et le
religieux dans I'lslam, Paris, 1998.
|

BCAI 25 (2010) Henri Bresc, Georges Dagher, Christiane Veauvy (dir.): Politique et religion en Méditerranée : Moyen Age et époque contemporaine., recensé par D.

Valérian

© IFAO 2026

BCAI 25

BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisTOIRE |

que les pratiques comme les discours politiques dans
le monde islamique empruntent certes a la norme
religieuse, mais aussi trés largement a d’autres mo-
deles qui permettent une autonomie du politique
et une séparation de fait entre I'appareil de I'Etat et
celui de I'lslam, avec des références et une symbo-
lique séculiéres. A I'inverse, dans 'Occident chrétien,
I'Eglise apparait souvent comme ayant une fonction
de prototype de I'Etat et entretient des liens étroits,
bien que complexes et parfois conflictuels, avec les
souverains.

Dés lors, dans la pratique, les relations entre
politique et religion prennent des formes trés va-
riées et mouvantes. La plus évidente, sinon la plus
courante, est une association et une interaction
entre les deux champs, qui peuvent prendre la
forme d’'une alliance entre deux formes de pouvoir.
Le discours des hommes de religion vient légitimer,
voire sacraliser le politique qui, en retour, confere
une place importante a ces derniers dans la société,
parfois dans les institutions politiques. Il peut en
résulter une instrumentalisation du discours et des
hommes, par un recours au religieux mis au service
d’'un pouvoir ou d’un projet politique ou, a I'inverse,
une pression du sentiment religieux, parfois associé
a des revendications sociales, sur I'action politique,
comme le montre le sujet complexe de la guerre
sainte (Bresc, Scarcia Amoretti). Mais cela passe
aussi par une compénétration des modeles d'orga-
nisation et de gouvernement des hommes ou par
une réflexion qui peut étre convergente sur le bien
commun et les normes qui doivent gérer la commu-
nauté (Todeschini).

Cette relation cependant peut étre aussi conflic-
tuelle, ou au moins marquée par la méfiance, ce que
montrent en particulier, pour deux époques tres
différentes, les articles de Nelly Amri et de Malika
Zghal. Lhomme de religion, et en particulier le saint,
peut exprimer une méfiance fondamentale et reven-
diquer un éloignement a I'encontre du politique, vu
comme nécessairement corrompu. Le plus souvent
cependant il en résulte la revendication d’'une fonc-
tion tribunicienne, aussi bien chez les oulémas que
chez les saints, qui conduit a une contestation, plus
ou moins radicale et ouverte, du pouvoir politique.
Cela passe par une censure morale, liée au devoir de
hisba, qui constitue un garde-fou contre la tyrannie,
mais peut aller jusqu’a une contestation plus radicale
et a la revendication d’'un autre ordre de pouvoir,
notamment dans le cas des saints qui constituent
une hiérarchie paralléle qui s'impose comme un
«invisible gouvernement du monde » (Nelly Amri).

Enfin, la pluralité religieuse, qui caractérise une
grande partie des régions méditerranéennes, oblige

le pouvoir a gérer la coexistence des communautés,
|

et en particulier les minorités. Cela peut passer par
leur intégration contrélée comme acteurs du pou-
voir et surtout par leur insertion dans des structures,
avec leur propre encadrement religieux, mais aussi
social. Il ya donc une gestion, parfois une instrumen-
talisation de cette diversité religieuse qui se traduit
par des pactes, qui ne sont cependant jamais figés,
qui peuvent donc étre rompus et faire l'objet de
refondations (Annlise Nef, pour la Sicile normande
et souabe). Mais cette gestion doit tenir compte
aussi des formes d’identités collectives, religieuses
ou ethniques, qui font aussi I'objet de négociations
de la part des acteurs (Pascal Buresi), voire de mani-
pulations et d'instrumentalisation (Georges Dagher,
Georges Corm).

Dominique Valérian
Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne

BCAI 25 (2010) Henri Bresc, Georges Dagher, Christiane Veauvy (dir.): Politique et religion en Méditerranée : Moyen Age et époque contemporaine., recensé par D.

Valérian

© IFAO 2026

BCAI 25

BCAl en ligne

56

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

