| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

TUucker W.F,
Mahdis and Millenarians :
Shi'ite Extremists in Early Muslim Iraq.

New York, Cambridge University Press, 2008,
176 p.
ISBN: 978-0521883849

Le livre de W. Tucker est consacré aux mouve-
ments « extrémistes » ou, plus précisément, « exagé-
rateurs» (traduction du terme arabe gali pl. gulat)
de Iépoque umayyade (661-750), et plus particu-
lierement aux quatre groupes suivants: bayaniyya,
mugiriyya, mansariyya et ganahiyya. Le sujet est
extrémement important pour plusieurs raisons. Les
« exagérateurs » de I'¢époque ancienne et les mouve-
ments similaires plus tardifs continuent a étre, dans
une trés large mesure, un facteur méconnu de l‘évolu-
tion, tant socio-historique et politique que doctrinale,
de la communauté musulmane. Cela s'explique par
les difficultés auxquelles doit faire face toute ten-
tative de reconstruction de leur histoire et de leur
pensée, difficultés dues principalement au manque
de sources directes et a la dispersion des informations
concernant ces mouvements. C'est pourquoi le livre
de W. Tucker présente un intérét particulier.

Dans la préface (p.xi-xxv), 'auteur spécifie
l'objectif du livre: démontrer que les quatre groupes
mentionnés étaient les premiers mouvements
millénaristes du monde musulman. Notons que,
dans la littérature islamologique contemporaine, il
n'existe apparemment pas de terme fixe pour dési-
gner la catégorie de mouvements en question. Les
exemples d’appellations autres que « millénariste »
appliquées au méme phénomene sont « extrémiste »,
« messianique », « mahdiste », ou encore «guldt ».
Cette terminologie hésitante montre elle aussi que
I'exploration de ce courant n'en est encore qu'a
ses débuts. Le probleme de définition est donc ici
d’'une importance capitale et l'auteur I'aborde des
la préface. Il explique son choix du terme « milléna-
riste » et le définit comme applicable aux « groupes
qui s'attendent au salut total, imminent et collectif
en ce monde» (définition p.xvi, répétée a la page
suivante). Se référant a I'étude de l'évolution du
terme guldt que W. al-Qadi a fait dans son important
article (« The Developement of the Term Ghulat
in Muslim Literature with Special Reference to the
Kaysaniyya »), 'auteur semble établir une distinction
entre les termes « millénariste » et « guldt » (p.xxi). La
préface contient aussi un bref apercu bibliographique.
Lauteur conclut — a juste titre — que jusqu’a présent
il n'existe aucune étude approfondie des quatre
mouvements en question qui les aurait considérés

comme partie intégrante du courant millénariste.
|

Dans l'introduction, l'auteur rappelle quelques
faits historiques liés a l'activité anti-umayyade des
groupes kharijites et proto-chiites en Irak et examine
plusieurs hypothéses sur les raisons — rivalités tribales,
ethniques, régionales — de cette opposition.

Les cing chapitres suivants, consacrés aux mou-
vements « millénaristes » particuliers, actifs en Irak a
la fin du vii© et dans la premiére moitié du vin® siecle,
sont organisés selon le méme plan: 1. informations
concernant le fondateur, 2. informations concernant
les adeptes, 3. éléments de la doctrine, 4. rayonne-
ment et influence sur d’autres courants.

Le premier chapitre, intitulé « Les mouvements
plus anciens» (Earlier Movements), est congu
comme une introduction aux quatre autres chapitres
de cette partie centrale du livre et est consacré a deux
groupes des anciens guldt, les mouvements fondés
respectivement par ‘Abdallah ibn Saba“ (mouvement
saba“iyya) et par al-Muhtar b. Abi ‘Ubayd al-Taqafi
(mouvement kaysdniyya), actifs en Irak dans la se-
conde moitié du vii®siecle. Lauteur démontre que
les idées qui deviennent la marque caractéristique
des groupes « millénaristes » en Islam et fondent leurs
stratégies politiques étaient déja présentes a cette
époque ancienne. Ce sont celles d’attribution des
pouvoirs surnaturels a ‘Al b. Abi Talib ou a ses des-
cendants, de divinisation de ‘Ali, de ses descendants,
I'idée d'occultation (gayba) et de retour de ‘Ali apres
la mort (raga) en qualité de Sauveur messianique,
d’attribution de ce statut de Sauveur (mahdi) aux
descendants de ‘Ali, I'idée que l'autorité et la connais-
sance prophétique sont transmises dans la lignée
de ‘Ali, celle parfois liée a celle de transmigration
(tandsuh) qui rendait possible la transmission de ce
charisme aussi aux personnages qui n'appartenaient
pas a la descendance physique de ‘Ali, I'antinomisme
fondé sur I'idée que la volonté de la personne qui
possede la connaissance prophétique est supérieure
alaloiislamique. Les mouvements anciens examinés
dans ce chapitre étaient donc susceptibles d’influen-
cer les quatre groupes plus tardifs qui constituent
l'objet principal de son étude.

Chacun de ces quatre groupes est traité dans
un chapitre a part (chapitres 2 a 5 de l'ouvrage). Ces
chapitres correspondent a des articles déja publiés de
l'auteur: « Bayan ibn Sam‘an and the Bayaniyya: Shr'ite
Extremists of Umayyad Iraq» (Muslim World, LXV,
1975, p.241-253); « Rebels and Gnostics: al-Mughira
ibn Sa'id and the Mughiriyya» (Arabica, XXII, 1975,
p.33-47); « Abu Mansdr al-'ljliand the Mansuriyya: A
Study in Medieval Terrorism » (Islam, 54, 1977, p.66-
76) et «'Abd Allah ibn Mu‘awiya and the Janahiyya:
Rebels and Ideologies of the Late Umayyad Period »
(Studia Islamica, LI, 1980, p.39-57). Ces articles,

érudits et trés documentés, sont une contribution
|

BCAI 25

BCAIl en ligne

49

BCAI 25 (2010) W. F. Tucker: Mahdis and Millenarians : Shi‘ite Extremists in Early Muslim Irag., recensé par O. Mir-Kasimov
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

importante a nos connaissances sur les anciens gulat
et c'est certainement un avantage que de pouvoir les
consulter maintenant en un seul volume.

En somme, le livre pose plus de questions qu'il
n‘apporte de réponses. Les informations concernant
ces anciens mouvements sont confuses. Aucun écrit
de fondateur ou d'adeptes de ces mouvements n'est
encore découvert. Les seules sources de I'auteur sont
les ouvrages des auteurs musulmans traitant des
sectes et des hérésies. Ces ouvrages rapportent des
informations parfois contradictoires. En outre, ils ne
font aucune distinction entre la doctrine originelle
du fondateur du mouvement et les idées professées
plus tard par les adeptes, de sorte qu'il estimpossible
de retracer I'évolution de la doctrine (p.37). Lexposé
reste donc hésitant, méme si l'auteur apporte des
arguments qui favorisent ou invalident a ses yeux telle
ou telle version rapportée par les sources. La valeur
scientifique du livre consiste donc dans le fait de
réunir et d’analyser de pres les matériaux disponibles
aujourd’hui sur les mouvements en question. Cette
analyse, d’'une érudition remarquable, reflete I'état
actuel de nos connaissances. Un progreés significatif
dans cette direction est probablement impossible
sans la découverte de nouvelles sources.

Encore plus incertaine est la discussion des
possibles sources non-islamiques des idées attribuées
aux gulat, parmi lesquelles I'auteur mentionne les
anciennes religions iraniennes, mésopotamiennes,
indiennes ou égyptiennes, la pensée grecque, les
courants juifs et chrétiens. Les similitudes sont parfois
frappantes et les contacts sont historiquement et
géographiquement possibles. Cependant, en I'ab-
sence de toute preuve d'un échange effectif entre
les premiers gulat et les milieux gnostiques non-isla-
miques, cette discussion ne peut avoir qu’une valeur
relative et n‘aboutit a aucune conclusion définitive.
Lauteur en est dailleurs parfaitement conscient
(p.69).

Par contre, le fait que l'auteur naborde pas la
question des relations entre les chefs des guldt et les
imams historiques du chiisme constitue une lacune
importante de l'ouvrage. La plupart des personnages
marquants des guldt, et pratiquement tous les chefs
mentionnés dans le livre (Bayan ibn Sam‘an, Mugira
ibn Sa‘id, Gabir ibn Yazid al-Gu'fi, Aba Mansir
al-‘Igli, Aba al-Hattab al-Asadi) faisaient partie de
I'entourage des imams historiques. Qui plus est, ils
auraient appartenu au cercle des disciples intimes
et auraient été initiés aux doctrines ésotériques de
ces derniers (cf. par exemple, M. A. Amir-Moezzi
et Ch. Jambet, Qu'est-ce que le shi‘isme?, Paris, 2004,
p.62 et n. 1, p.62-63). Dans ces conditions, il est fort
probable que I'enseignement ésotérique des imams

constituait la source principale des doctrines attri-
|

buées aux guldt. Autrement dit, dans quelle mesure
les idées des gulat représentent une divulgation,
probablement modifiée, remaniée, développée, des
doctrines secretes des imams, et dans quelle mesure
elles sont une production indépendante et originale,
avec un apport possible de sources islamiques ou
non-islamiques? Il est a regretter que cette question
n‘ait pas été traitée dans l'ouvrage. La réponse est
pourtant d’'une importance capitale pour pouvoir
situer correctement les réflexions de I'auteur concer-
nant l'influence des gulat sur les sectes chiites plus
tardives et sur d’'autres courants de pensée.

Ces réflexions sont développées et résumées
dans le 6° chapitre, intitulé « Influence et importance
des quatre sectes». Selon l'auteur, les idées et les
pratiques les plus caractéristiques des premiers guldt
sont: « continuation de la prophétie, interprétation
allégorique du Coran et des normes religieuses, spé-
culations sur la nature de Dieu, utilisation magique
de la connaissance ésotérique (le nom supréme de
Dieu), élitisme religieux, usage du terrorisme contre
les adversaires, transmigration des dmes, réincar-
nations successives de Dieu» (p.109). Ces notions
peuvent étre retrouvées, a des époques plus tardives,
chez nombre de mouvements et de groupes dans
différentes régions du monde musulman. L'idée
que la tradition des «ghuldt de Kufa» (expression
de H. Halm citée p.110) s'est perpétuée en Islam
bien au-dela de I'époque des quatre mouvements
étudiés par l'auteur jusqu’a I'époque la plus récente
est extrémement intéressante et mériterait d'étre
développée davantage. Lauteur ne fait qu'esquisser
brievement dans ce dernier chapitre quelques pistes
possibles de réflexion: les traces des idées des gulat
dans le soufisme, dans les mouvements iraniens « hé-
rétiques » au début de l'ere abbasside, chez les proto-
ismaéliens, Hattabiyya et les Qarmates, a I'époque
post-mongole, chez les Musa'sa’ et les Hurifi. Dans
la deuxieme moitié de ce chapitre l'auteur revient a
sa thése de départ, qui consiste a démontrer que les
quatre mouvements étudiés sont parmiles premiers
mouvements millénaristes de I'lslam.

Notons finalement que l'utilisation des termes
«extrémisme » et « terrorisme » peut préter a confu-
sion dans la mesure ou elle est susceptible de dérou-
ter le lecteur non-averti qui serait tenté d'établir les
analogies trop faciles entre ces anciens mouvements
et l'islamisme extrémiste de I'actualité médiatique.

L'ouvrage est muni d'une vaste bibliographie
(p.143-166) et d'un index qui facilite l'orientation
du lecteur.

Orkhan Mir-Kasimov
CNRS - Paris

BCAI 25

BCAIl en ligne

50

BCAI 25 (2010) W. F. Tucker: Mahdis and Millenarians : Shi‘ite Extremists in Early Muslim Irag., recensé par O. Mir-Kasimov
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

