
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 25	 49

Tucker� W. F.,
Mahdis and Millenarians :  
Shī‘ite Extremists in Early Muslim Iraq.

New York, Cambridge University Press, 2008, 
176 p. 
ISBN : 978-0521883849

Le livre de W. Tucker est consacré aux mouve-
ments « extrémistes » ou, plus précisément, « exagé-
rateurs » (traduction du terme arabe ġālī pl. ġulāt) 
de l’époque umayyade (661-750), et plus particu-
lièrement aux quatre groupes suivants : bayāniyya, 
muġīriyya, manṣūriyya et ǧanāḥiyya. Le sujet est 
extrêmement important pour plusieurs raisons. Les 
« exagérateurs » de l’époque ancienne et les mouve-
ments similaires plus tardifs continuent à être, dans 
une très large mesure, un facteur méconnu de l’évolu-
tion, tant socio-historique et politique que doctrinale, 
de la communauté musulmane. Cela s’explique par 
les difficultés auxquelles doit faire face toute ten-
tative de reconstruction de leur histoire et de leur 
pensée, difficultés dues principalement au manque 
de sources directes et à la dispersion des informations 
concernant ces mouvements. C’est pourquoi le livre 
de W. Tucker présente un intérêt particulier.

Dans la préface (p. xiii-xxv), l’auteur spécifie 
l’objectif du livre : démontrer que les quatre groupes 
mentionnés étaient les premiers mouvements 
millénaristes du monde musulman. Notons que, 
dans la littérature islamologique contemporaine, il 
n’existe apparemment pas de terme fixe pour dési-
gner la catégorie de mouvements en question. Les 
exemples d’appellations autres que « millénariste » 
appliquées au même phénomène sont « extrémiste », 
« messianique », « mahdiste », ou encore « ġulāt ». 
Cette terminologie hésitante montre elle aussi que 
l’exploration de ce courant n’en est encore qu’à 
ses débuts. Le problème de définition est donc ici 
d’une importance capitale et l’auteur l’aborde dès 
la préface. Il explique son choix du terme « milléna-
riste » et le définit comme applicable aux « groupes 
qui s’attendent au salut total, imminent et collectif 
en ce monde » (définition p. xvii, répétée à la page 
suivante). Se référant à l’étude de l’évolution du 
terme ġulāt que W. al-Qāḍī a fait dans son important 
article (« The Developement of the Term Ghulāt 
in Muslim Literature with Special Reference to the 
Kaysāniyya »), l’auteur semble établir une distinction 
entre les termes « millénariste » et « ġulāt » (p. xxi). La 
préface contient aussi un bref aperçu bibliographique. 
L’auteur conclut – à juste titre – que jusqu’à présent 
il n’existe aucune étude approfondie des quatre 
mouvements en question qui les aurait considérés 
comme partie intégrante du courant millénariste.

Dans l’introduction, l’auteur rappelle quelques 
faits historiques liés à l’activité anti-umayyade des 
groupes kharijites et proto-chiites en Irak et examine 
plusieurs hypothèses sur les raisons – rivalités tribales, 
ethniques, régionales – de cette opposition.

Les cinq chapitres suivants, consacrés aux mou-
vements « millénaristes » particuliers, actifs en Irak à 
la fin du viie et dans la première moitié du viiie  siècle, 
sont organisés selon le même plan : 1. informations 
concernant le fondateur, 2. informations concernant 
les adeptes, 3. éléments de la doctrine, 4.  rayonne-
ment et influence sur d’autres courants.

Le premier chapitre, intitulé « Les mouvements 
plus anciens » (Earlier Movements), est conçu 
comme une introduction aux quatre autres chapitres 
de cette partie centrale du livre et est consacré à deux 
groupes des anciens ġulāt, les mouvements fondés 
respectivement par ʿ Abdallāh ibn Sabaʿ (mouvement 
sabāʿiyya) et par al-Muḫtār b. Abī ‘Ubayd al-Ṯaqafī 
(mouvement kaysāniyya), actifs en Irak dans la se-
conde moitié du viie siècle. L’auteur démontre que 
les idées qui deviennent la marque caractéristique 
des groupes « millénaristes » en Islam et fondent leurs 
stratégies politiques étaient déjà présentes à cette 
époque ancienne. Ce sont celles d’attribution des 
pouvoirs surnaturels à ‘Alī b. Abī Ṭālib ou à ses des-
cendants, de divinisation de ‘Alī, de ses descendants, 
l’idée d’occultation (ġayba) et de retour de ‘Alī après 
la mort (raǧ‘a) en qualité de Sauveur messianique, 
d’attribution de ce statut de Sauveur (mahdī) aux 
descendants de ‘Alī, l’idée que l’autorité et la connais-
sance prophétique sont transmises dans la lignée 
de ‘Alī, celle parfois liée à celle de transmigration 
(tanāsuḫ) qui rendait possible la transmission de ce 
charisme aussi aux personnages qui n’appartenaient 
pas à la descendance physique de ‘Alī, l’antinomisme 
fondé sur l’idée que la volonté de la personne qui 
possède la connaissance prophétique est supérieure 
à la loi islamique. Les mouvements anciens examinés 
dans ce chapitre étaient donc susceptibles d’influen-
cer les quatre groupes plus tardifs qui constituent 
l’objet principal de son étude.

Chacun de ces quatre groupes est traité dans 
un chapitre à part (chapitres 2 à 5 de l’ouvrage). Ces 
chapitres correspondent à des articles déjà publiés de 
l’auteur : « Bayān ibn Sam‘ān and the Bayāniyya: Shī‘ite 
Extremists of Umayyad Iraq » (Muslim World, LXV, 
1975, p. 241-253) ; « Rebels and Gnostics: al-Mughīra 
ibn Sa‘id and the Mughīriyya » (Arabica, XXII, 1975, 
p. 33-47) ; « Abu Manṣūr al-‘Ijlī and the Manṣūriyya: A 
Study in Medieval Terrorism » (Islam, 54, 1977, p. 66-
76) et « ‘Abd Allāh ibn Mu‘āwiya and the Janāḥiyya: 
Rebels and Ideologies of the Late Umayyad Period » 
(Studia Islamica, LI, 1980, p. 39-57). Ces articles, 
érudits et très documentés, sont une contribution 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 25 (2010) W. F. Tucker: Mahdis and Millenarians : Shī‘ite Extremists in Early Muslim Iraq., recensé par O. Mir-Kasimov
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 25	 50

importante à nos connaissances sur les anciens ġulāt 
et c’est certainement un avantage que de pouvoir les 
consulter maintenant en un seul volume.

En somme, le livre pose plus de questions qu’il 
n’apporte de réponses. Les informations concernant 
ces anciens mouvements sont confuses. Aucun écrit 
de fondateur ou d’adeptes de ces mouvements n’est 
encore découvert. Les seules sources de l’auteur sont 
les ouvrages des auteurs musulmans traitant des 
sectes et des hérésies. Ces ouvrages rapportent des 
informations parfois contradictoires. En outre, ils ne 
font aucune distinction entre la doctrine originelle 
du fondateur du mouvement et les idées professées 
plus tard par les adeptes, de sorte qu’il est impossible 
de retracer l’évolution de la doctrine (p. 37). L’exposé 
reste donc hésitant, même si l’auteur apporte des 
arguments qui favorisent ou invalident à ses yeux telle 
ou telle version rapportée par les sources. La valeur 
scientifique du livre consiste donc dans le fait de 
réunir et d’analyser de près les matériaux disponibles 
aujourd’hui sur les mouvements en question. Cette 
analyse, d’une érudition remarquable, reflète l’état 
actuel de nos connaissances. Un progrès significatif 
dans cette direction est probablement impossible 
sans la découverte de nouvelles sources.

Encore plus incertaine est la discussion des 
possibles sources non-islamiques des idées attribuées 
aux ġulāt, parmi lesquelles l’auteur mentionne les 
anciennes religions iraniennes, mésopotamiennes, 
indiennes ou égyptiennes, la pensée grecque, les 
courants juifs et chrétiens. Les similitudes sont parfois 
frappantes et les contacts sont historiquement et 
géographiquement possibles. Cependant, en l’ab-
sence de toute preuve d’un échange effectif entre 
les premiers ġulāt et les milieux gnostiques non-isla-
miques, cette discussion ne peut avoir qu’une valeur 
relative et n’aboutit à aucune conclusion définitive. 
L’auteur en est d’ailleurs parfaitement conscient 
(p. 69).

Par contre, le fait que l’auteur n’aborde pas la 
question des relations entre les chefs des ġulāt et les 
imams historiques du chiisme constitue une lacune 
importante de l’ouvrage. La plupart des personnages 
marquants des ġulāt, et pratiquement tous les chefs 
mentionnés dans le livre (Bayān ibn Sam‘ān, Muġīra 
ibn Sa‘īd, Ǧābir ibn Yazīd al-Ǧu‘fī, Abū Manṣūr 
al-‘Iǧlī, Abū al-Ḫaṭṭāb al-Asadī) faisaient partie de 
l’entourage des imams historiques. Qui plus est, ils 
auraient appartenu au cercle des disciples intimes 
et auraient été initiés aux doctrines ésotériques de 
ces derniers (cf. par exemple, M.  A.  Amir-Moezzi 
et Ch. Jambet, Qu’est-ce que le shî‘isme ?, Paris, 2004, 
p. 62 et n. 1, p. 62-63). Dans ces conditions, il est fort 
probable que l’enseignement ésotérique des imams 
constituait la source principale des doctrines attri-

buées aux ġulāt. Autrement dit, dans quelle mesure 
les idées des ġulāt représentent une divulgation, 
probablement modifiée, remaniée, développée, des 
doctrines secrètes des imams, et dans quelle mesure 
elles sont une production indépendante et originale, 
avec un apport possible de sources islamiques ou 
non-islamiques ? Il est à regretter que cette question 
n’ait pas été traitée dans l’ouvrage. La réponse est 
pourtant d’une importance capitale pour pouvoir 
situer correctement les réflexions de l’auteur concer-
nant l’influence des ġulāt sur les sectes chiites plus 
tardives et sur d’autres courants de pensée.

Ces réflexions sont développées et résumées 
dans le 6e chapitre, intitulé « Influence et importance 
des quatre sectes ». Selon l’auteur, les idées et les 
pratiques les plus caractéristiques des premiers ġulāt 
sont : « continuation de la prophétie, interprétation 
allégorique du Coran et des normes religieuses, spé-
culations sur la nature de Dieu, utilisation magique 
de la connaissance ésotérique (le nom suprême de 
Dieu), élitisme religieux, usage du terrorisme contre 
les adversaires, transmigration des âmes, réincar-
nations successives de Dieu » (p. 109). Ces notions 
peuvent être retrouvées, à des époques plus tardives, 
chez nombre de mouvements et de groupes dans 
différentes régions du monde musulman. L’idée 
que la tradition des « ghulāt de Kufa » (expression 
de H.  Halm citée p. 110) s’est perpétuée en Islam 
bien au-delà de l’époque des quatre mouvements 
étudiés par l’auteur jusqu’à l’époque la plus récente 
est extrêmement intéressante et mériterait d’être 
développée davantage. L’auteur ne fait qu’esquisser 
brièvement dans ce dernier chapitre quelques pistes 
possibles de réflexion : les traces des idées des ġulāt 
dans le soufisme, dans les mouvements iraniens « hé-
rétiques » au début de l’ère abbasside, chez les proto-
ismaéliens, Ḫaṭṭābiyya et les Qarmates, à l’époque 
post-mongole, chez les Muša‘ša‘ et les Ḥurūfī. Dans 
la deuxième moitié de ce chapitre l’auteur revient à 
sa thèse de départ, qui consiste à démontrer que les 
quatre mouvements étudiés sont parmi les premiers 
mouvements millénaristes de l’Islam.

Notons finalement que l’utilisation des termes 
« extrémisme » et « terrorisme » peut prêter à confu-
sion dans la mesure où elle est susceptible de dérou-
ter le lecteur non-averti qui serait tenté d’établir les 
analogies trop faciles entre ces anciens mouvements 
et l’islamisme extrémiste de l’actualité médiatique.

L’ouvrage est muni d’une vaste bibliographie 
(p. 143-166) et d’un index qui facilite l’orientation 
du lecteur.

Orkhan Mir-Kasimov 
CNRS - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 25 (2010) W. F. Tucker: Mahdis and Millenarians : Shī‘ite Extremists in Early Muslim Iraq., recensé par O. Mir-Kasimov
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

