| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

MULLA-ZADE et ABD-EL-JALIL,

Deux fréres en conversion du Coran a Jésus:
Correspondance 1927-1957.

Rassemblée, introduite et annotée

par Maurice Borrmans.

Paris, Cerf («Intimité du christianisme »),
2009, 333 p.
ISBN: 978-2204088121

KERYELL Jacques,
Afif Osseirane (1919-1988): Un chemin de vie.

Paris, Cerf (« L'histoire a vif»), 2009, 154 p.
ISBN: 978-2204087971

Au-dela des confrontations idéologiques, parfois
stratégiques et guerrieres, au-dela des crispations
identitaires, tant de fois meurtriéres, chrétiens et
musulmans se rencontrent souvent sur le terrain du
religieux et du spirituel. On parle souvent aujourd’hui
du dialogue militant entre religions et civilisations,
des nombreuses rencontres formelles a différents
niveaux et a géométrie variable: la paix entre les
peuples sinon la survie de I'humanité nous pressent
incessamment a nous concerter, a nous comprendre,
a nous accepter les uns les autres.

Mais a coté de ces mouvements macro, il ne faut
pas oublier la dimension micro, celle de l'itinéraire
intime d’hommes et de femmes qui composent nos
sociétés en devenir. Comment cette rencontre se
fait-elle dans le concret? Par quelles péripéties ou
drames passent les protagonistes de la conversion ou
« passage » ? Comment vivent-ils et expriment-ils leurs
nouvelles relations sociales et humaines aussi bien
que transcendantales ? Et qu'en est-il de leurs anciens
liens affectifs et religieux? Que nous dévoilent leur
nouvelle forme de vie et I'expression de leur pensée ?

Rien de mieux pour saisir ces dimensions de
la condition religieuse et psychologique de ces
hommes de frontiéres que la lecture de la corres-
pondance entre semblables. C'est cela qu’a prétendu
M. Borrmans a propos de deux musulmans passés
au christianisme au siécle dernier, apres que leur
biographie eut été publiée par lui-méme, il y a peu
(Jean-Mohammed Abd-el-Jalil, témoin du Coran et de
I'Evangile, Cerf, 2004), et par Charles Molette, il y a
déja deux décennies déja (« La Vérité o je la trouve » :
Mulla, une conscience d’homme dans la lumieére de
Maurice Blondel, Téqui, 1988).

Mehmet-‘Ali Mullah-Zadeh est né en Créte
ottomane en 1881. Envoyé a Aix-en-Provence pour
ses études secondaires et supérieures, a quelques
années de la fin de l'occupation turque de ['ile, il

devient disciple du philosophe chrétien Maurice
|

Blondel (1861-1949), qui lui révéle « la pleine vérité du
catholicisme » et devient son parrain a son baptéme
au début de 1905. Paul-Mehmet entre, par la suite,
au séminaire et, apres plusieurs années d’activité
pastorale et d’enseignement sur place, il est appelé
a Rome, en 1924, par le pape Pie XI pour enseigner
I'islamologie (en plus de I'arabe, du turc et du grec!)
a l'Institut pontifical d'études orientales. Devenu
«monseigneur» en 1927, il y reste jusqua sa mort
en 1959, servant aussi comme consultant aupres des
papes en matiére d’islam.

Plus jeune, Muhammad ‘Abd al-Galil est né, lui,
a Fes en 1904, moins de dix ans avant l'institution du
protectorat frangais. Excellent éléeve du lycée de Rabat,
il va a Paris comme boursier, a I'age de 21 ans, et se fait
chrétien trois ans plus tard, ayant Louis Massignon
comme parrain ("), Il avait été invité, bien avant, a
prendre contact avec Mulla-Zadé, qui devint un peu
son guide spirituel, et c’est ainsi que commence la lon-
gue et riche correspondance entre ces deux « freres
en religion ».Jean-Mohammed devient prétre francis-
cain en 1935.Un an plus tard, il est nommé professeur
al'lnstitut catholique de Paris et y reste jusqu’en 1964,
publiant de nombreux ouvrages sur 'islam, surtout
dans ses dimensions intérieures. Il meurt en 1979, a
la suite d'une longue maladie et apres avoir «exercé
une influence déterminante sur l'opinion publique
catholique avant le concile Vatican Il ».

Ce volume de Borrmans commence par une
Introduction de 5 pages et finit par une «Breve
biographie des deux correspondants» (p.315-327),
laquelle est précédée d'une Annexe comprenant
d’autres correspondances en liaison avec ces deux
personnages et non plus entre eux (p. 257-313). La
correspondance principale aurait eu avantage a
étre divisée en grandes périodes reflétant les étapes
principales de la trajectoire des intéressés. Sa nature
de part et d’autre est certes différente, qu'elle se si-
tue avant le baptéme du jeune Marocain ou encore
avant son entrée chez les franciscains ou bien apres
son ordination sacerdotale... En tout cas, Iéchange
de lettres n'est pas complet ni symétrique, malgré les
efforts du compilateur pour recueillir tout le matériel
possible. Il y a tantot un manque de correspondance
entre les lettres, tantot de gros trous des deux cotés.
Au total, on compte 83 lettres de Paul-Mulla contre
59 de Jean-Mohammed. Mais la derniére lettre de
celui-ci (p. 226-227) date de novembre 1938! En
sens contraire, entre septembre 1933 (lettre 63,
p. 215-216) et aolit 1945 (lettre 64, p. 228), nous
n‘avons rien du « grand frére ». Et hors de ces grands

(1) On rappellera a ce propos: Massignon, Abd-El-Jalil, parrain
et filleul: Correspondance (1926-1962), éd. Frangoise Jacquin,
Paris, Cerf, 2007.

|

BCAI 25 43
BCAI 25 (2010) Mulla-Zadé et Abd-el-Jalil ; Jacques Keryell: Deux freres en conversion du Coran a Jésus : Correspondance 1927-1957 ; Afif Osseirane (1919-1988) : Un
chemin de vie., recensé par A. Sidarus
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

trous chronologiques et donc de l'unilatéralité de la
correspondance, le déséquilibre de Iéchange épis-
tolaire jusqua la fin 1938 va de 63 lettres de celui-ci
contre 47 du «jeune frére ».

La lecture de la correspondance dévoile une
grande amitié et un partage des soucis et des pré-
occupations de chacun, quelles soient religieuses,
spirituelles ou pastorales, ou bien quotidiennes ou
familiales. Certes la partie la plus riche du point de
vue doctrinal et spirituel est celle de la période pré-
cédant la conversion de Mohammed, ol les lettres de
Paul-Mulla équivalent a de petits traités théologiques
et moraux visant a tranquilliser et a éclairer le jeune
musulman au moment du mystérieux « passage ».
Mais une analyse plus circonstanciée du reste pour-
rait se révéler aussi importante du point de vue de
la réflexion sur I'islam aprés la coupure du cordon
ombilical.

Avec Ahmad-‘Afif ‘Usayran, nous revenons vers
la Méditerranée orientale, le Liban plus particuliere-
ment. Celui-ci est né a Saida en 1919, apres l'effondre-
ment de 'Empire ottoman et I'imposition du mandat
francais sur la Syrie/Liban. Originaire d'une célébre
famille chiite, il passe par une phase d'incroyance lors
de ses études de philosophie a I'Université américaine
de Beyrouth, avant de retrouver islam profond,
qu'il étudie avec application. Toutefois, le message
d’amour du Jésus de I’Evangile finit par l'attirer au
point qu'il se fait baptiser en 1945. Il va, par la suite,
étudier a Louvain, ou il obtient, quatre ans plus tard,
un doctorat en philosophie et pensée musulmane.
Mais ce n'est pas la voie académique qui le retient
en premier lieu.

Il revient a sa ville natale pour vivre le plus
simplement possible avec sa communauté d'origine,
au-dela des premiers refus et agacements: tres vite,
son humilité et son dévouement en faveur des plus
démunis lui ouvrent les portes de la réconciliation
et de la tendresse familiale. Et cette vie de partage
d'amour et de simple témoignage de vie attire l'at-
tention des Petits Freres de Jésus qui suivent la voie
de Charles de Foucauld. La communion est intense
et, en 1953, c'est Afif qui emboite leur pas pour une
dizaine d'années: Sahara, Iran, Afghanistan. En 1961,
toutefois, le cadre de la Fraternité s'avére, en définitive,
peu adéquat a cette personnalité hors du commun.
Afif rentre au pays et se fait ordonner prétre maronite
dans le diocése de Beyrouth. A coté de l'enseignement
universitaire, il exerce son ministere sacerdotal, a nou-
veau, parmi les plus démunis, enfants et adolescents
surtout. Il se tourne aussi vers la pastorale aupres
de quelques convertis, lesquels, avec d'autres chré-
tiens engagés, essaient de créer une « communauté
islamo-chrétienne ». Mais la guerre civile commencée

en 1975 met fin a cette expérience prometteuse. Elle
|

Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

sera déchirante pour notre « homme de frontiéres »,
qui continue au service des enfants et des jeunes
dans les camps palestiniens ou au sud du pays, ot il
sera victime de vexations et méme d’un attentat non
mortel. [l meurt a Iété de 1988 presque octogénaire,
«en odeur de sainteté» aux yeux de ceux qui l'ont
connu et de sa propre famille.

C'est tout cet itinéraire, ce « chemin de vie » que
nous raconte Keryell dans les trois premiers chapitres
de son ouvrage. Il avait connu de pres Afif Ousseirane
et sa famille, et a pu consulter les archives des Petits
Freéres pour cette biographie. Au chap. 4 (p. 95 et ss.),
l'auteur rassemble quelques textes de Ousseirane,
tirés du mémoire présenté au Pontificio Istituto di
Studi Arabi e d’Islamistica (Rome, 2002), par le pére
Michel Saghbiny, ‘Afif “Usayran, un témoin du Christ
parmi les siens. lls tournent essentiellement autour
des mystéres de la foi chrétienne en tant que «vie
spirituelle interpelée par la foi musulmane », mais
aussi des relations entre « I'Eglise du Christ » et I'islam.
Suivent les témoignages du prétre maronite parisien
Youakim Moubarac (1924-1995) et de “Akif, le frére
de ‘Afif: un poéme traduit en francais, dont l'origi-
nal doit se trouver dans la monographie arabe, hors
commerce: ‘Afif ‘Usayran, man huwa? (Beyrouth,
2003).

D’'une maniere générale, les trois figures que
nous avons approchées révelent un grand respect
pour leur religion d'origine et une certaine tendresse
pour leurs anciens coreligionnaires. Elles avaient été
attirées au christianisme, en premier lieu, par le mes-
sage d'amour de la personne de ‘Isa ibn Maryam, tel
qu'il transparait dans I'Ingil et dont témoignaient tant
bien que mal les chrétiens de confession catholique
qui les entouraient. Ce n'était donc pas un rejet
de leurs origines mais un dépassement. Une fois
convertis, nos protagonistes ont tenté de vivre le plus
fidelement possible en conformité avec ce message
et de créer des passerelles entre les adeptes des deux
religions, abattant les murs de I'incompréhension et
aplanissant la voie vers une rencontre possible.

Adel Sidarus
Evora, Portugal

BCAI 25

44

BCAI 25 (2010) Mulla-Zadé et Abd-el-Jalil ; Jacques Keryell: Deux freres en conversion du Coran a Jésus : Correspondance 1927-1957 ; Afif Osseirane (1919-1988) : Un
chemin de vie., recensé par A. Sidarus
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

