
1. Langue et littérature

	 BCAI 24 – 2008	 16

Faroqhi Suraiya et Neumann Christoph K., The Illuminated Table, the Prosperous House. [Frédéric Hitzel]

Faroqhi �Suraiya, Neumann Christoph K., 
The Illuminated Table, the Prosperous House.

Würzburg, Ergon Verlag Würzburg,  
(Beiruter Texte und Studien, 73), Istanbul, 
Orient-Institut, 2003, 352 p. 
ISBN : 978-3899133234

Cet ouvrage réunit quinze articles mettant 
en avant plusieurs aspects de la culture matérielle 
ottomane du xvie au xixe  siècle, non seulement à 
travers les objets utilisés pour boire et manger, mais 
également en insistant sur les habitudes culinaires 
des Ottomans et en étudiant les aménagements 
extérieurs et intérieurs des maisons d’antan.

Dans une longue introduction, Suraiya Faroqhi 
nous présente un tableau impressionniste de la 
culture matérielle ottomane aux xvie-xixe siècles. Elle 
fait le point sur les études d’histoire alimentaire euro-
péennes avant 1980, en rappelant le rôle fondamental 
de la revue Annales, économies, sociétés civilisations, 
puis évoque l’état de la recherche en Turquie. Malheu-
reusement, force est de constater qu’à l’exception des 
travaux de l’historien Ömer Lutfi Barkan, qui mena 
des études sur les registres des cuisines sultaniennes 
et sur les prix à Istanbul et Edirne au xvie siècle, de 
telles analyses n’ont pas été poursuivies après sa mort. 
D’ailleurs, pour Barkan, l’alimentation n’était pas une 
fin en soi, mais un moyen d’étudier l’histoire des prix. 
Il a pu ainsi définir la composition du panier d’un 
consommateur ottoman à l’époque moderne et met-
tre en évidence l’extraordinaire richesse des archives 
ottomanes concernant le boire et le manger. Dans le 
même temps, de nombreuses monographies de villes 
et de villages se développèrent à partir des années 
1950, insistant plus particulièrement sur les richesses 
culinaires de telle ou telle région. Les études sur l’ha-
bitat furent plus longues à voir le jour car, en raison 
du changement d’alphabet en 1928, la jeune géné-
ration d’architectes − à l’exception de quelques-uns 
comme Sedad Hakkı Eldem − était incapable de lire 
et d’exploiter les archives ottomanes. C’est seulement 
dans les années 1970 que les architectes s’alarmèrent 
des destructions de l’habitat traditionnel et prirent 
conscience de l’intérêt de leur patrimoine. Quant 
aux études sur l’histoire de la consommation, elles 
n’apparaissent que dans les années 1980.

À Necdet Sakaoglu revient la tâche de présenter 
rapidement la documentation sur l’histoire de la cui-
sine ottomane. S’il existe une quarantaine d’ouvrages 
de cuisine turque imprimés en caractères ottomans 
au cours du xixe siècle, il souligne l’intérêt d’étudier 
des manuscrits plus anciens, notamment ceux rédi-
gés par des médecins du palais ou par des derviches, 
tels que Nidaī Mehmed Efendi au xvie siècle ou 

Celveti Seyyid Hasan Efendi (Seyyid Hasan Efendi’nin 
Sohbetnâmesi), un siècle plus tard. En dehors de ces 
quelques manuscrits, le travail reste difficile parce 
que la documentation (surtout d’origine fiscale) est 
fragmentaire et parce que la cuisine ottomane n’obéit 
pas à un schéma général, mais évolue selon les temps, 
les lieux, les produits.

Une autre façon d’étudier la cuisine ottomane, 
notamment celle pratiquée au palais, peut se faire à 
travers les repas servis aux ambassadeurs occidentaux 
à l’occasion de leurs audiences auprès du sultan. En 
effet, il arrive parfois que certains envoyés notent 
scrupuleusement les plats qui leur sont présentés. 
L’article de Dariusz Kolodziejczyk s’intéresse ainsi à 
la réception des ambassadeurs polonais et de leur 
suite à la cour ottomane au cours du xviie  siècle. 
C’est l’occasion pour ces derniers de consigner leur 
expérience. En 1640, un des membres de l’ambassa-
deur W. Miaskowski décrit ainsi dans le détail les cinq 
plats qui lui sont servis (vingt pour l’ambassadeur) à 
l’issue d’une réunion du divan. De son côté, le secré-
taire de l’ambassadeur, J. Gninski, nous énumère les 
douze plats servis à son maître lors d’une audience 
accordée en avril 1678 : turbot à la cannelle, poulet 
rôti, gâteaux de riz, viande bouillie dans du lait, etc. 
Ces rapports soulignent l’attitude de réprobation 
discrète des Occidentaux face à la façon de manger 
des Ottomans, sans couteaux ni fourchettes, en plon-
geant directement les doigts dans les plats, mettant 
ainsi en évidence les bonnes manières de l’aristocratie 
polonaise imprégnée de culture occidentale.

S’appuyant sur l’étude minutieuse de registres 
portant sur les provisions livrées au quotidien aux 
différentes cuisines du palais de Topkapı (harem, chef 
des janissaires, eunuques du palais, etc.), ainsi que 
des listes de menus servis aux vizirs et aux « mem-
bres du divan » (ehl-i divan) assistant aux réunions 
hebdomadaires du divan impérial, Hedda Reindl-
Kiel s’intéresse au nombre de plats et à leur contenu, 
proposés aux hauts fonctionnaires de la cour au 
milieu du xviie  siècle. Six plats étaient servis aux 
vizirs immédiatement après les réunions du conseil, 
dans lesquels on trouve dans l’ordre, du riz préparé 
avec toutes sortes d’épices (poivre, mûres, miel, su-
cre), suivi d’une soupe de poulet, puis divers mets à 
base de pâte feuilletée (börek, çömlek), soupes, pâtes 
(tutmas), sucreries, viandes grillées ou en ragoût. Les 
repas offerts aux secrétaires, scribes et employés du 
conseil se résument à une simple soupe de riz et de 
blé, une soupe à base de yogourt (mastabe) et de 
beurre clarifié, mais aucun plat sucré. Ce constat per-
met à l’auteur de mettre en évidence les hiérarchies 
socio-politiques. De fait, les rangs élevés bénéficient 
d’un grand nombre de plats, de plus grosses quantités 
et d’une variété d’ingrédients : riz, viande, volailles 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Faroqhi Suraiya, Neumann Christoph K.: The Illuminated Table, the Prosperous House., recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 24 – 2008	 17

(poulet et pigeon), beurre clarifié, miel et glace, ainsi 
que sucre et épices sont réservés aux personnes d’un 
certain rang. En revanche, peu de légumes en dehors 
de l’oignon, du pois chiche et de quelques courges 
et épinards, et peu de fruits, à l’exception des pom-
mes, coings, melons et fruits secs (raisins, abricots, 
figues, dattes et châtaignes). Le poisson reste un 
plat populaire et ne connaît jamais le prestige de la 
viande et des volailles, notamment le poulet dont la 
consommation ne cesse de progresser. En 1813, le pa-
lais achète encore 155 059 poulets, ce qui représente 
une moyenne de 425 poulets par jour ! 

L’histoire de la cuisine ottomane a tendance à 
privilégier les archives du palais impérial de Topkapı. 
Or, il existe d’autres palais (Bursa, Edirne) et des villes 
anatoliennes (Amasya, Konya, Kastamonu, Kütahya 
et Manisa) qui servirent temporairement de lieu de 
résidence à des bey. C’est également en province 
que les princes ottomans du xvie siècle sont instal-
lés pour parfaire leur éducation. Amasya accueillit 
le prince Süleymân, le futur Soliman le Magnifique, 
tandis que le prince Mehmed fut envoyé à Manisa 
en 1584. Reprenant et complétant une série de tra-
vaux antérieurs, Feridun M. Emecen nous présente 
les ingrédients utilisés par les cuisines de ce prince 
à partir d’un registre de comptes du palais de Ma-
nisa couvrant une période de douze mois (21 mars 
1594-21 février 1595). Ce laps de temps correspond 
aux derniers mois de résidence du prince Mehmed, 
puisqu’en janvier 1595, après douze ans d’exil, il quit-
tait définitivement Manisa pour gagner Istanbul et 
monter sur le trône sous le nom de Mehmed III. Ce 
registre nous donne non seulement de précieuses 
informations sur les ingrédients achetés pour les 
cuisines, mais nous précise les lieux de provenance 
des produits, pour l’essentiel locaux. On retrouve, 
dans des proportions moindres, les mêmes produits 
que ceux de la capitale avec une prédilection pour le 
poulet (11 526 poulets et 32 147 œufs consommés à 
Manisa en une année) et le riz (75 tonnes). Viandes 
de mouton et d’agneau sont servies pour de grandes 
occasions, mais ne semblent pas, contrairement à ce 
qui sera le cas au xixe siècle, le plat favori du palais. On 
trouve la présence d’un grand nombre d’oranges sé-
villanes cultivées localement, probablement utilisées 
pour les confitures, et des produits importés comme 
le poivre noir et le sucre égyptien. Lors des banquets 
publics, la nourriture était largement distribuée aux 
soldats et aux habitants de Manisa, permettant 
aux populations locales de découvrir les nouvelles 
saveurs en faveur dans la capitale. Il est cependant 
difficile de définir précisément les goûts en vogue. 
En revanche, comme le montre l’étude de Christoph 
K. Neumann, la cuisine ottomane, au moins celle du 
palais, ne resta pas figée, mais au contraire évolua au 

fil des siècles. Se fondant sur une très large variété de 
sources, il étudie la place des épices dans les recettes 
du palais au xviiie siècle. Les registres mentionnent 
le rôle fondamental du miskci, parfois appelé miskci 
bası, responsable de l’achat des épices pour le palais, 
aussi bien fragrances (musc, ambre gris), teintures 
(cochenille, alun) que drogues. En comparant les 
produits délivrés par ce miskci bası avec les registres 
des cuisines impériales du xve siècle, l’auteur constate 
une forte consommation de clous de girofle et de 
cannelle au xviiie  siècle, alors que le poivre noir 
(fülfül), très présent au xve siècle, semble peu utilisé. 
La cannelle est désormais mise à toutes les sauces, 
non seulement dans les douceurs et puddings, mais 
également pour agrémenter les plats de mouton, de 
volaille et de poisson. Il note aussi que les épices pro-
viennent essentiellement de l’empire, parfois de l’Inde, 
mais jamais du Nouveau monde (absence de vanille, 
piment ou chile). Autre curiosité, l’absence de plantes 
aromatiques telles que persil, aneth, thym et menthe. 
Il est bien entendu difficile de savoir comment les 
épices entraient dans la composition des plats et à 
quel moment de la cuisson on les employait.

Pour la première moitié du xixe siècle, période 
qu’étudie Özge Samancı, il est possible d’écrire une 
histoire plus systématique des nouvelles habitudes 
culinaires des élites ottomanes. Elle nous rappelle 
que Mahmud II (1808-1839) fut le premier sultan à 
adopter les manières occidentales, comme celle de 
s’asseoir à une table pour déjeuner, d’utiliser un cou-
teau et une fourchette, de boire du vin et du cham-
pagne dans des coupes. L’introduction de meubles 
et services de table avec vaisselles, verres, porcelaines 
(Meissen, Vienne, Dresde, Sèvres) entraînent de nou-
veaux usages. Cependant, au moins jusqu’en 1850, 
lors des banquets officiels, la cour continua de faire 
la distinction entre plats préparés alaturka de ceux 
alafranga. Pour se former aux goûts culinaires des Oc-
cidentaux, Mahmud II dépêcha un cuisinier à Vienne 
en 1837. À partir de 1844, on assiste à la publication 
des premiers livres consacrés à la cuisine ottomane, 
tandis que les archives des cuisines impériales notent 
l’adoption de nouveaux légumes et fruits exotiques : 
tomates vertes et rouges, haricots verts, maïs, asper-
ges, pommes de terre, bananes, ananas. 

La cuisine ne peut se concevoir sans l’utilisation 
de coupes, pots, plats et autres récipients. C’est 
précisément ce que nous rappelle l’étude de Colette 
Establet et Jean-Paul Pascual qui ont exploité 450 do-
cuments après-décès conservés dans deux registres 
de cadis de Damas, respectivement datés 1686-1693 
et 1689-1717. Cependant, sur cette imposante masse 
documentaire, une trentaine seulement décrit des 
ustensiles de cuisine. Ce sont le plus souvent des 
objets d’usage quotidien, de peu de valeur, qui ne 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Faroqhi Suraiya, Neumann Christoph K.: The Illuminated Table, the Prosperous House., recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 24 – 2008	 18

reflètent pas la richesse de leur possesseur, mais une 
curieuse répartition. Les ustensiles de cuivre (brase-
ros, aiguières, moulins à café), souvent plus onéreux, 
probablement parce qu’ils offrent la possibilité d’être 
refondus, sont entre les mains des hommes, tandis 
que les objets fragiles comme les verres et faïences 
appartiennent aux femmes. 

Dans la civilisation ottomane, comme dans 
l’ensemble du monde musulman, manger est un 
acte pieux, nécessaire pour vivre, mais en aucun cas 
le repas n’est un moment propice pour converser. 
Les maisons étant très hiérarchisées, les sexes vi-
vent séparés et les plus jeunes doivent se contenter 
d’écouter les plus anciens. Quant aux mosquées, les 
fidèles ne peuvent y aborder librement tous les sujets. 
Il existe cependant un espace où les conversations 
sont plus libres : les cafés. C’est ce que nous rappelle 
la contribution d’Ekrem Isın. Les cafés, notamment 
ceux situés dans la zone commerciale du Tahtakale, 
au sud de la Corne d’Or, sont en effet de parfaits lieux 
d’échanges d’informations sur l’empire. S’y côtoient 
les janissaires de retour de campagnes, les marchands 
de passage, ainsi que les acrobates, funambules et 
autres saltimbanques qui viennent se produire l’été 
dans la capitale. 

Mübahat Kütükoglu s’intéresse à la vie des 
étudiants des collèges religieux (medrese) d’Istanbul 
aux xviiie et xixe siècles à travers l’analyse des péti-
tions que ceux-ci adressent à leurs supérieurs. Son 
étude souligne les difficultés matérielles auxquelles 
les medrese sont confrontées quotidiennement : 
construction et entretien des conduites d’eau, aména-
gement des salles d’eau et des fontaines, installation 
des égouts (à partir des années 1860), problèmes 
d’écoulement des eaux usées lors des fortes pluies, 
etc. De leur côté, les élèves doivent veiller à l’entre-
tien de leur medrese en allumant et en éteignant les 
lanternes la nuit, en préparant les repas, en surveillant 
les entrées et sorties. Ils élisent entre eux un kemer 
chargé d’aller chercher le pain et les plats préparés 
quotidiennement dans les cuisines publiques. D’autre 
part, M. K. nous rappelle que ces medrese, loin d’être 
repliées sur elles-mêmes, participent à la vie des 
quartiers. Les élèves peuvent recevoir de la nourriture 
extérieure, que ce soit de leur famille ou des habitants 
du quartier. Ils sont autorisés à gagner de l’argent en 
récitant des prières pour un fondateur, en faisant des 
lectures du Coran, en chantant des hymnes religieux, 
en prêchant dans les mosquées de province. En 
retour, ils reçoivent présents, vêtements, argent ou 
nourriture. Nous le voyons, ces pétitions offrent de 
précieuses informations aux historiens s’intéressant 
à la vie sociale des quartiers.

Les couvents de derviches, que l’on désigne par 
divers termes (ribat, hankah, dergâh, zaviye, asitane, 

tekke), constituent des espaces d’enseignement pour 
mystiques soufis. Mais contrairement aux medrese, ils 
sont affiliés à la famille d’un cheykh, dont la fonction 
est généralement transmise de père en fils. Dans la 
plupart des cas, y résident le cheykh et sa famille, ainsi 
que des derviches célibataires ; d’autres derviches se 
contentent d’y passer quelques heures par jour et 
habitent avec leurs familles à l’extérieur du couvent. 
Nathalie Clayer nous invite à découvrir la vie de ces 
couvents. L’hospitalité étant un des principes fon-
damentaux de ces confréries, la cuisine et le partage 
des repas jouent souvent un rôle central. Son étude 
est d’autant plus intéressante qu’elle s’appuie sur un 
manuscrit rédigé au milieu du xxe siècle par le der-
nier cheykh d’un des plus prestigieux établissements 
soufis de la capitale ottomane, le tekke Nureddin 
Mehmed Cerrahi. On découvre ainsi le rôle social 
de certaines personnes rarement mentionnées dans 
la littérature des ordres de derviches, comme par 
exemple les femmes des cheykh.

De façon générale, l’espace privé ottoman nous 
est très mal connu car il existe peu de biographies 
ou de témoignages. L’étude de Emre Yalçın est, de 
ce point de vue, très originale car elle nous retrace 
l’histoire de sa famille à partir des transformations de 
sa maison familiale. Sa famille occupe en effet, depuis 
1860, une vieille maison en bois sur les hauteurs d’Is-
tanbul, dans l’ancien quartier juif de Balat. Malgré les 
nombreux incendies − notamment le grand incendie 
de Balat en 1866 −, les tremblements de terre (1894 
et 1940), les aménagements urbains et la spéculation 
immobilière, cette bâtisse est restée intacte entre 
les mains d’une même famille pendant 150 ans. Elle 
permet à E. Y. de nous retracer ses différents amé-
nagements au fil des ans : installation des premières 
canalisations d’eau, modification des espaces au fur et 
à mesure de l’agrandissement de la famille, arrivée de 
l’électricité. Les années 1920 marquent de profonds 
bouleversements : la section harem est transformée 
en salle de séjour pour accueillir les amis qui viennent 
écouter la radio, tandis que la salle centrale (sofa) est 
aménagée en salle à manger et en cuisine. Enfin, pas-
sionné de nouvelles technologies, son ancêtre Hüsnü 
Bey transforme la salle d’eau (gusülhane) en chambre 
noire pour développer ses photos. Ce travail original 
souligne l’intérêt de l’histoire orale, malheureusement 
trop souvent délaissée par les historiens.

En 1770, lors du soulèvement du Péloponnèse, les 
marchands et consuls de France subirent de sérieux 
préjudices. En conséquence, le roi de France ordonna 
qu’à titre de réparation ceux-ci reçoivent quelques 
compensations, financées temporairement par une 
surcharge de taxe sur les commerçants actifs au Le-
vant. C’est dans ce contexte qu’un résident français 
du port de Coron, probablement le consul Lemaire, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Faroqhi Suraiya, Neumann Christoph K.: The Illuminated Table, the Prosperous House., recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 24 – 2008	 19

dressa un inventaire détaillé de ses biens. Celui-ci per-
met de se faire une idée sur les objets conservés dans 
la résidence consulaire. Parmi les objets importés, on 
trouve des dessins, des cartes, tapisserie de toile, livres, 
lits, miroirs, chandeliers, pendule anglaise, canapés, 
chaises, fauteuils, tables en marqueterie, commodes, 
ustensiles de cuisine et vaisselle. Les objets ottomans 
sont en nombre très limité puisque l’on trouve seu-
lement quelques toiles d’indiennes fines du Levant, 
probablement des imitations de cotonnades indien-
nes imprimées à Alep ou Ayntab (Gaziantep), et deux 
tapis turcs. L’ameublement d’un consulat français au 
milieu du xviiie siècle n’est ainsi que le reflet d’une 
habitation de la classe aisée française dans laquelle 
peu d’objets exotiques pénètrent.

Vivre dans une maison était un privilège des 
classes les plus aisées, tandis que medrese et tekke 
étaient réservés aux étudiants et aux derviches. La 
majorité de la population d’Istanbul occupait des 
habitations plus modestes que notre regretté collè-
gue Stéphane Yerasimos a étudiées à partir de trois 
inventaires de fondations pieuses (vakıf), auxquels 
il a ajouté un certain nombre d’actes de fondation 
(vakfiyye) et d’actes de propriétés (hüccet). À partir 
de cette énorme masse documentaire, il interprète 
les données recueillies sur environ 3 000 habitations 
d’Istanbul au xvie  siècle. Son approche d’architec-
te-urbaniste vient considérablement modifier nos 
connaissances sur l’habitat ottoman de la capitale 
ottomane, d’autant qu’à l’exception du palais de 
Topkapı, aucune habitation antérieure au xviiie siècle 
n’a survécu aux multiples incendies. D’abord quel-
ques résultats statistiques : la maison stambouliote 
moyenne du xvie  siècle comporte 2,57 pièces ; la 
moitié (53,09 %) possède un étage, 12 % plus de 
trois étages ; environ 3/4 des maisons (77,35 %) 
ont une cour − extrêmement rare dans les zones 
commerciales − et un tiers (32,68 %) un jardin. Les 
espaces cuisines sont peu nombreux, seulement 6 %, 
mais 30 % possèdent des écuries. Enfin, les zones 
commerciales formées par les bazars et caravansé-
rails servent parfois de lieu d’habitation (7,94 %). À 
partir de ces données, S.  Y. nous présente différentes 
combinaisons d’aménagement et de répartition des 
pièces. Ces modèles spatiaux mettent en évidence 
les caractéristiques de la maison stambouliote du 
xvie siècle, dont il dégage deux types. Dans les zones 
commerciales, là où les cours sont rares, les habita-
tions sont étroites et les cuisines et latrines sont tou-
jours localisées au premier étage. Il émet l’hypothèse 
que ces habitations collectives sont probablement 
byzantines ou héritées des colonies latines de l’Em-
pire byzantin. Le deuxième type d’habitation nous 
présente la maison stambouliote type du xvie siècle. 
Contrairement à celle qui prévaudra au xviiie siècle, 

celle-ci n’est pas repliée autour d’une pièce centrale 
(sofa), mais possède au contraire une grande galerie 
ouverte sur un jardin. Elle n’a aucun point commun 
avec les constructions byzantines, comme celles de 
Mystra dans le Péloponnèse. Il est cependant possible 
que ces modèles aient été introduits via les Balkans ou 
l’Asie Mineure par les populations déportées dans la 
capitale par Mehmed II et ses successeurs. Sous l’effet 
de l’accroissement de la population, l’habitat va se 
densifier et entraîner une diminution des cours et des 
jardins, ainsi que la disparition progressive des galeries 
ouvertes au profit de parties semi-ouvertes. L’image 
que l’on se fait de la maison classique ottomane d’Is-
tanbul, tout en hauteur, avec de nombreuses fenêtres 
aux étages supérieurs, sans jardin ni cour, est donc 
une création tardive qui ne correspond absolument 
pas au modèle dominant au xvie siècle. Complétant 
l’étude de Yerasimos, Ugur Tanyeli concentre ses 
analyses sur l’évolution de la maison ottomane en 
introduisant les notions de « confort » et de « luxe ». 
Il souligne le fait qu’au milieu du xvie siècle, environ 
la moitié des maisons d’Istanbul (41,7 %) possédaient 
des toilettes (kenif), mais seulement 3,4 % étaient 
connectées à un réseau d’eau. Jusqu’au xixe siècle, la 
plupart des foyers continuèrent de s’approvisionner 
aux puits ou aux fontaines publiques. Quant aux 
cuisines, elles étaient réservées aux plus riches ; la plu-
part des habitants préparaient leurs repas en plein air 
dans leur cour. C’est seulement au xviiie siècle qu’une 
pièce dévolue à la cuisine se développera. À partir des 
registres après-décès d’Istanbul, de Bursa et d’Edirne, 
U. T. nous fait brièvement part de ses conclusions sur 
les aménagements intérieurs : coussins et oreillers sur 
banquettes n’auraient été introduits qu’au xviie siècle, 
tandis que les matelas doubles (çifte dösek) seraient 
devenus courants au xviiie. Bien que mentionnée 
dans un registre de 1635, la moustiquaire semble 
peu employée au xviie siècle. Quant à l’éclairage, les 
classes aisées seraient passées de la lampe à huile au 
chandelier au cours des xvie et xviie siècles.

À partir d’une documentation souvent inédite, 
les auteurs apportent un éclairage nouveau sur des 
questions essentielles par l’étude de cas particuliers. 
Nous avons été volontairement exhaustifs dans la 
présentation de cet ouvrage car certaines parties 
constituent désormais des classiques du genre. En 
résumé, un livre stimulant et indispensable à tous 
ceux qui s’intéressent à la culture matérielle et à 
l’histoire économique de l’Empire ottoman dont l’ex-
ploration ne fait que commencer grâce à l’ouverture 
des immenses archives de la Présidence du conseil 
d’Istanbul.

Frédéric Hitzel 
CNRS - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Faroqhi Suraiya, Neumann Christoph K.: The Illuminated Table, the Prosperous House., recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




