| |. LANGUE €T UTTERATURE |

FAROQHI Suraiya, NEUMANN Christoph K,
The llluminated Table, the Prosperous House.

Wiirzburg, Ergon Verlag Wiirzburg,
(Beiruter Texte und Studien, 73), Istanbul,
Orient-Institut, 2003, 352 p.

ISBN: 978-3899133234

Cet ouvrage réunit quinze articles mettant
en avant plusieurs aspects de la culture matérielle
ottomane du xvI¢ au xix¢ siecle, non seulement a
travers les objets utilisés pour boire et manger, mais
également en insistant sur les habitudes culinaires
des Ottomans et en étudiant les aménagements
extérieurs et intérieurs des maisons d’antan.

Dans une longue introduction, Suraiya Faroghi
nous présente un tableau impressionniste de la
culture matérielle ottomane aux xvi-xix¢ siecles. Elle
fait le point sur les études d’histoire alimentaire euro-
péennesavant 1980, en rappelant le réle fondamental
de la revue Annales, économies, sociétés civilisations,
puis évoque l'état de la recherche en Turquie. Malheu-
reusement, force est de constater qua I'exception des
travaux de I'historien Omer Lutfi Barkan, qui mena
des études sur les registres des cuisines sultaniennes
et sur les prix a Istanbul et Edirne au xvi€ siécle, de
telles analyses n‘ont pas été poursuivies apres sa mort.
D’ailleurs, pour Barkan, I'alimentation n'était pas une
fin en soi, mais un moyen d’étudier 'histoire des prix.
Il a pu ainsi définir la composition du panier d'un
consommateur ottoman a I'¢poque moderne et met-
tre en évidence l'extraordinaire richesse des archives
ottomanes concernant le boire et le manger. Dans le
méme temps, de nombreuses monographies de villes
et de villages se développeérent a partir des années
1950, insistant plus particulierement sur les richesses
culinaires de telle ou telle région. Les études sur I'ha-
bitat furent plus longues a voir le jour car, en raison
du changement d'alphabet en 1928, la jeune géné-
ration d’architectes — a l'exception de quelques-uns
comme Sedad Hakki Eldem — était incapable de lire
et d'exploiter les archives ottomanes. C'est seulement
dans les années 1970 que les architectes s'alarmérent
des destructions de I'habitat traditionnel et prirent
conscience de l'intérét de leur patrimoine. Quant
aux études sur 'histoire de la consommation, elles
n‘apparaissent que dans les années 1980.

A Necdet Sakaoglu revient la tiche de présenter
rapidement la documentation sur I'histoire de la cui-
sine ottomane. S'il existe une quarantaine d'ouvrages
de cuisine turque imprimés en caracteres ottomans
au cours du xix¢ siecle, il souligne l'intérét d'étudier
des manuscrits plus anciens, notamment ceux rédi-
gés par des médecins du palais ou par des derviches,

tels que Nidai Mehmed Efendi au xvi¢siecle ou
|

Celveti Seyyid Hasan Efendi (Seyyid Hasan Efendi’nin
Sohbetnamesi), un siécle plus tard. En dehors de ces
quelques manuscrits, le travail reste difficile parce
que la documentation (surtout d'origine fiscale) est
fragmentaire et parce que la cuisine ottomane n'obéit
pas a un schéma général, mais évolue selon les temps,
les lieux, les produits.

Une autre fagon détudier la cuisine ottomane,
notamment celle pratiquée au palais, peut se faire a
travers les repas servis aux ambassadeurs occidentaux
a l'occasion de leurs audiences aupres du sultan. En
effet, il arrive parfois que certains envoyés notent
scrupuleusement les plats qui leur sont présentés.
Larticle de Dariusz Kolodziejczyk s'intéresse ainsi a
la réception des ambassadeurs polonais et de leur
suite a la cour ottomane au cours du xvii€ siecle.
C'est l'occasion pour ces derniers de consigner leur
expérience. En 1640, un des membres de I'ambassa-
deur W. Miaskowski décrit ainsi dans le détail les cing
plats qui lui sont servis (vingt pour 'ambassadeur) a
I'issue d’'une réunion du divan. De son coté, le secré-
taire de 'ambassadeur, ). Gninski, nous énumere les
douze plats servis a son maitre lors d'une audience
accordée en avril 1678: turbot a la cannelle, poulet
roti, gateaux de riz, viande bouillie dans du lait, etc.
Ces rapports soulignent l'attitude de réprobation
discréte des Occidentaux face a la fagon de manger
des Ottomans, sans couteaux ni fourchettes, en plon-
geant directement les doigts dans les plats, mettant
ainsi en évidence les bonnes maniéres de l'aristocratie
polonaise imprégnée de culture occidentale.

Sappuyant sur létude minutieuse de registres
portant sur les provisions livrées au quotidien aux
différentes cuisines du palais de Topkapi (harem, chef
des janissaires, eunuques du palais, etc.), ainsi que
des listes de menus servis aux vizirs et aux « mem-
bres du divan» (ehl-i divan) assistant aux réunions
hebdomadaires du divan impérial, Hedda Reindl-
Kiel s'intéresse au nombre de plats et a leur contenu,
proposés aux hauts fonctionnaires de la cour au
milieu du xvne® siécle. Six plats étaient servis aux
vizirs immédiatement apres les réunions du conseil,
dans lesquels on trouve dans l'ordre, du riz préparé
avec toutes sortes d'épices (poivre, mres, miel, su-
cre), suivi d’'une soupe de poulet, puis divers mets a
base de pate feuilletée (borek, comlek), soupes, pates
(tutmas), sucreries, viandes grillées ou en rago(t. Les
repas offerts aux secrétaires, scribes et employés du
conseil se résument a une simple soupe de riz et de
blé, une soupe a base de yogourt (mastabe) et de
beurre clarifié, mais aucun plat sucré. Ce constat per-
met a 'auteur de mettre en évidence les hiérarchies
socio-politiques. De fait, les rangs élevés bénéficient
d’'un grand nombre de plats, de plus grosses quantités

et d'une variété d’ingrédients: riz, viande, volailles
|

BCAI 24 — 2008

BCAIl en ligne

16

BCAI 24 (2008) Faroghi Suraiya, Neumann Christoph K.: The llluminated Table, the Prosperous House., recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| |. LANGUE €T UTTERATURE |

(poulet et pigeon), beurre clarifié, miel et glace, ainsi
que sucre et épices sont réservés aux personnes d’un
certain rang. En revanche, peu de légumes en dehors
de l'oignon, du pois chiche et de quelques courges
et épinards, et peu de fruits, a I'exception des pom-
mes, coings, melons et fruits secs (raisins, abricots,
figues, dattes et chataignes). Le poisson reste un
plat populaire et ne connait jamais le prestige de la
viande et des volailles, notamment le poulet dont la
consommation ne cesse de progresser. En 1813, le pa-
lais achete encore 155 059 poulets, ce qui représente
une moyenne de 425 poulets par jour!

Lhistoire de la cuisine ottomane a tendance a
privilégier les archives du palais impérial de Topkap.
Or, il existe d'autres palais (Bursa, Edirne) et des villes
anatoliennes (Amasya, Konya, Kastamonu, Kiitahya
et Manisa) qui servirent temporairement de lieu de
résidence a des bey. C'est également en province
que les princes ottomans du xvi¢ siecle sont instal-
lés pour parfaire leur éducation. Amasya accueillit
le prince Siileyman, le futur Soliman le Magnifique,
tandis que le prince Mehmed fut envoyé a Manisa
en 1584. Reprenant et complétant une série de tra-
vaux antérieurs, Feridun M. Emecen nous présente
les ingrédients utilisés par les cuisines de ce prince
a partir d'un registre de comptes du palais de Ma-
nisa couvrant une période de douze mois (21 mars
1594-21 février 1595). Ce laps de temps correspond
aux derniers mois de résidence du prince Mehmed,
puisqu'en janvier 1595, aprés douze ans d'exil, il quit-
tait définitivement Manisa pour gagner Istanbul et
monter sur le tréne sous le nom de Mehmed lll. Ce
registre nous donne non seulement de précieuses
informations sur les ingrédients achetés pour les
cuisines, mais nous précise les lieux de provenance
des produits, pour l'essentiel locaux. On retrouve,
dans des proportions moindres, les mémes produits
que ceux de la capitale avec une prédilection pour le
poulet (11526 poulets et 32 147 ceufs consommés a
Manisa en une année) et le riz (75 tonnes). Viandes
de mouton et d'agneau sont servies pour de grandes
occasions, mais ne semblent pas, contrairement a ce
qui sera le cas au xix¢ siécle, le plat favori du palais. On
trouve la présence d’'un grand nombre d'oranges sé-
villanes cultivées localement, probablement utilisées
pour les confitures, et des produits importés comme
le poivre noir et le sucre égyptien. Lors des banquets
publics, la nourriture était largement distribuée aux
soldats et aux habitants de Manisa, permettant
aux populations locales de découvrir les nouvelles
saveurs en faveur dans la capitale. Il est cependant
difficile de définir précisément les go(its en vogue.
En revanche, comme le montre I'étude de Christoph
K. Neumann, la cuisine ottomane, au moins celle du

palais, ne resta pas figée, mais au contraire évolua au
|

fil des siecles. Se fondant sur une tres large variété de
sources, il étudie la place des épices dans les recettes
du palais au xvie siécle. Les registres mentionnent
le r6le fondamental du miskci, parfois appelé miskci
basi, responsable de I'achat des épices pour le palais,
aussi bien fragrances (musc, ambre gris), teintures
(cochenille, alun) que drogues. En comparant les
produits délivrés par ce miskci basi avec les registres
des cuisines impériales du xv¢ siecle, I'auteur constate
une forte consommation de clous de girofle et de
cannelle au xvii€ siécle, alors que le poivre noir
(fiilfal), trés présent au xve siecle, semble peu utilisé.
La cannelle est désormais mise a toutes les sauces,
non seulement dans les douceurs et puddings, mais
également pour agrémenter les plats de mouton, de
volaille et de poisson. Il note aussi que les épices pro-
viennent essentiellement de l'empire, parfois de I'Inde,
mais jamais du Nouveau monde (absence de vanille,
piment ou chile). Autre curiosité, I'absence de plantes
aromatiques telles que persil, aneth, thym et menthe.
Il est bien entendu difficile de savoir comment les
épices entraient dans la composition des plats et a
quel moment de la cuisson on les employait.

Pour la premiere moitié du xix¢ siecle, période
quétudie Ozge Samancy, il est possible d’écrire une
histoire plus systématique des nouvelles habitudes
culinaires des élites ottomanes. Elle nous rappelle
que Mahmud Il (1808-1839) fut le premier sultan a
adopter les manieres occidentales, comme celle de
s'asseoir a une table pour déjeuner, d'utiliser un cou-
teau et une fourchette, de boire du vin et du cham-
pagne dans des coupes. Lintroduction de meubles
et services de table avec vaisselles, verres, porcelaines
(Meissen, Vienne, Dresde, Sévres) entrainent de nou-
veaux usages. Cependant, au moins jusquen 1850,
lors des banquets officiels, la cour continua de faire
la distinction entre plats préparés alaturka de ceux
alafranga. Pour se former aux gouts culinaires des Oc-
cidentaux, Mahmud Il dépécha un cuisinier a Vienne
en 1837. A partir de 1844, on assiste a la publication
des premiers livres consacrés a la cuisine ottomane,
tandis que les archives des cuisines impériales notent
I'adoption de nouveaux légumes et fruits exotiques:
tomates vertes et rouges, haricots verts, mais, asper-
ges, pommes de terre, bananes, ananas.

La cuisine ne peut se concevoir sans |'utilisation
de coupes, pots, plats et autres récipients. C'est
précisément ce que nous rappelle ¢tude de Colette
Establet et Jean-Paul Pascual qui ont exploité 450 do-
cuments apres-déces conservés dans deux registres
de cadis de Damas, respectivement datés 1686-1693
et 1689-1717. Cependant, sur cette imposante masse
documentaire, une trentaine seulement décrit des
ustensiles de cuisine. Ce sont le plus souvent des

objets d'usage quotidien, de peu de valeur, qui ne
|

BCAI 24 — 2008

BCAIl en ligne

17

BCAI 24 (2008) Faroghi Suraiya, Neumann Christoph K.: The llluminated Table, the Prosperous House., recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

refletent pas la richesse de leur possesseur, mais une
curieuse répartition. Les ustensiles de cuivre (brase-
ros, aiguiéres, moulins a café), souvent plus onéreux,
probablement parce qu'ils offrent la possibilité d'étre
refondus, sont entre les mains des hommes, tandis
que les objets fragiles comme les verres et faiences
appartiennent aux femmes.

Dans la civilisation ottomane, comme dans
'ensemble du monde musulman, manger est un
acte pieux, nécessaire pour vivre, mais en aucun cas
le repas n'est un moment propice pour converser.
Les maisons étant tres hiérarchisées, les sexes vi-
vent séparés et les plus jeunes doivent se contenter
découter les plus anciens. Quant aux mosquées, les
fideles ne peuvent y aborder librement tous les sujets.
Il existe cependant un espace ou les conversations
sont plus libres: les cafés. C'est ce que nous rappelle
la contribution d’Ekrem Isin. Les cafés, notamment
ceux situés dans la zone commerciale du Tahtakale,
au sud de la Corne d’Or, sont en effet de parfaits lieux
d'échanges d'informations sur 'empire. S’y ctoient
les janissaires de retour de campagnes, les marchands
de passage, ainsi que les acrobates, funambules et
autres saltimbanques qui viennent se produire l'été
dans la capitale.

Mibahat Kitiikoglu s'intéresse a la vie des
étudiants des colléges religieux (medrese) d’Istanbul
aux Xviie et xixe© siecles a travers I'analyse des péti-
tions que ceux-ci adressent a leurs supérieurs. Son
étude souligne les difficultés matérielles auxquelles
les medrese sont confrontées quotidiennement:
construction et entretien des conduites d'eau, aména-
gement des salles d'eau et des fontaines, installation
des égouts (a partir des années 1860), problemes
d’écoulement des eaux usées lors des fortes pluies,
etc. De leur cOté, les éléves doivent veiller a I'entre-
tien de leur medrese en allumant et en éteignant les
lanternes la nuit, en préparant les repas, en surveillant
les entrées et sorties. lls élisent entre eux un kemer
chargé d’aller chercher le pain et les plats préparés
quotidiennement dans les cuisines publiques. D'autre
part, M. K. nous rappelle que ces medrese, loin d'étre
repliées sur elles-mémes, participent a la vie des
quartiers. Les éleves peuvent recevoir de la nourriture
extérieure, que ce soit de leur famille ou des habitants
du quartier. Ils sont autorisés a gagner de I'argent en
récitant des priéres pour un fondateur, en faisant des
lectures du Coran, en chantant des hymnes religieux,
en préchant dans les mosquées de province. En
retour, ils recoivent présents, vétements, argent ou
nourriture. Nous le voyons, ces pétitions offrent de
précieuses informations aux historiens s'intéressant
a la vie sociale des quartiers.

Les couvents de derviches, que 'on désigne par

divers termes (ribat, hankah, dergah, zaviye, asitane,
|

. LANGUE €T UTTERATURE |

tekke), constituent des espaces d'enseignement pour
mystiques soufis. Mais contrairement aux medrese, ils
sont affiliés a la famille d'un cheykh, dont la fonction
est généralement transmise de pére en fils. Dans la
plupart des cas, y résident le cheykh et sa famille, ainsi
que des derviches célibataires; d’autres derviches se
contentent d'y passer quelques heures par jour et
habitent avec leurs familles a l'extérieur du couvent.
Nathalie Clayer nous invite a découvrir la vie de ces
couvents. Lhospitalité étant un des principes fon-
damentaux de ces confréries, la cuisine et le partage
des repas jouent souvent un réle central. Son étude
est d'autant plus intéressante qu'elle s'appuie sur un
manuscrit rédigé au milieu du xx¢siécle par le der-
nier cheykh d’un des plus prestigieux établissements
soufis de la capitale ottomane, le tekke Nureddin
Mehmed Cerrahi. On découvre ainsi le réle social
de certaines personnes rarement mentionnées dans
la littérature des ordres de derviches, comme par
exemple les femmes des cheykh.

De fagon générale, l'espace privé ottoman nous
est tres mal connu car il existe peu de biographies
ou de témoignages. Létude de Emre Yalcin est, de
ce point de vue, trés originale car elle nous retrace
I'histoire de sa famille a partir des transformations de
sa maison familiale. Sa famille occupe en effet, depuis
1860, une vieille maison en bois sur les hauteurs d’ls-
tanbul, dans I'ancien quartier juif de Balat. Malgré les
nombreux incendies — notamment le grand incendie
de Balat en 1866 -, les tremblements de terre (1894
et 1940), lesaménagements urbains et la spéculation
immobiliére, cette batisse est restée intacte entre
les mains d'une méme famille pendant 150 ans. Elle
permet a E. Y. de nous retracer ses différents amé-
nagements au fil des ans: installation des premiéres
canalisations d'eau, modification des espaces au fur et
amesure de 'agrandissement de la famille, arrivée de
I'électricité. Les années 1920 marquent de profonds
bouleversements: la section harem est transformée
en salle de séjour pour accueillir les amis qui viennent
écouter la radio, tandis que la salle centrale (sofa) est
aménagée en salle a manger et en cuisine. Enfin, pas-
sionné de nouvelles technologies, son ancétre Hiisnii
Bey transforme la salle d’eau (gustilhane) en chambre
noire pour développer ses photos. Ce travail original
souligne I'intérét de I'histoire orale, malheureusement
trop souvent délaissée par les historiens.

En 1770, lors du soulevement du Péloponnese, les
marchands et consuls de France subirent de sérieux
préjudices. En conséquence, le roi de France ordonna
qu’a titre de réparation ceux-ci recoivent quelques
compensations, financées temporairement par une
surcharge de taxe sur les commergants actifs au Le-
vant. C'est dans ce contexte qu’un résident francais

du port de Coron, probablement le consul Lemaire,
|

BCAI 24 — 2008

BCAIl en ligne

18

BCAI 24 (2008) Faroghi Suraiya, Neumann Christoph K.: The llluminated Table, the Prosperous House., recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| |. LANGUE €T UTTERATURE |

dressa un inventaire détaillé de ses biens. Celui-ci per-
met de se faire une idée sur les objets conservés dans

la résidence consulaire. Parmi les objets importés, on

trouve des dessins, des cartes, tapisserie de toile, livres,
lits, miroirs, chandeliers, pendule anglaise, canapés,
chaises, fauteuils, tables en marqueterie, commodes,
ustensiles de cuisine et vaisselle. Les objets ottomans

sont en nombre trés limité puisque l'on trouve seu-
lement quelques toiles d’indiennes fines du Levant,
probablement des imitations de cotonnades indien-
nesimpriméesa Alep ou Ayntab (Gaziantep), et deux

tapis turcs. L'ameublement d'un consulat francais au

milieu du xvii® siecle n'est ainsi que le reflet d’'une

habitation de la classe aisée francaise dans laquelle

peu d'objets exotiques pénetrent.

Vivre dans une maison était un privilege des
classes les plus aisées, tandis que medrese et tekke
étaient réservés aux étudiants et aux derviches. La
majorité de la population d’'Istanbul occupait des
habitations plus modestes que notre regretté colle-
gue Stéphane Yerasimos a étudiées a partir de trois
inventaires de fondations pieuses (vakif), auxquels
il a ajouté un certain nombre d’actes de fondation
(vakfiyye) et d’actes de propriétés (hiiccet). A partir
de cette énorme masse documentaire, il interprete
les données recueillies sur environ 3 000 habitations
d’Istanbul au xvi¢ siecle. Son approche d’architec-
te-urbaniste vient considérablement modifier nos
connaissances sur I'habitat ottoman de la capitale
ottomane, d’autant qu’a I'exception du palais de
Topkapi, aucune habitation antérieure au xviii® siecle
n‘a survécu aux multiples incendies. D’abord quel-
ques résultats statistiques: la maison stambouliote
moyenne du xviI¢ siecle comporte 2,57 pieces; la
moitié (53,09 %) possede un étage, 12 % plus de
trois étages; environ 3/4 des maisons (77,35 %)
ont une cour — extrémement rare dans les zones
commerciales — et un tiers (32,68 %) un jardin. Les
espaces cuisines sont peu nombreux, seulement 6 %,
mais 30 % possedent des écuries. Enfin, les zones
commerciales formées par les bazars et caravansé-
rails servent parfois de lieu d’habitation (7,94 %). A
partir de ces données, S. Y. nous présente différentes
combinaisons d'aménagement et de répartition des
pieces. Ces modeéles spatiaux mettent en évidence
les caractéristiques de la maison stambouliote du
xvi¢siecle, dont il dégage deux types. Dans les zones
commerciales, la ou les cours sont rares, les habita-
tions sont étroites et les cuisines et latrines sont tou-
jours localisées au premier étage. Il émet I'hypothese
que ces habitations collectives sont probablement
byzantines ou héritées des colonies latines de 'Em-
pire byzantin. Le deuxieme type d’habitation nous
présente la maison stambouliote type du xvi®siécle.

Contrairement a celle qui prévaudra au xvii®siecle,
|

celle-ci n'est pas repliée autour d’une piéce centrale
(sofa), mais possede au contraire une grande galerie
ouverte sur un jardin. Elle na aucun point commun
avec les constructions byzantines, comme celles de
Mystra dans le Péloponnése. Il est cependant possible
que ces modeles aient été introduits via les Balkans ou
I'’Asie Mineure par les populations déportées dans la
capitale par Mehmed Il et ses successeurs. Sous l'effet
de l'accroissement de la population, I'habitat va se
densifier et entrainer une diminution des cours et des
jardins, ainsi que la disparition progressive des galeries
ouvertes au profit de parties semi-ouvertes. L'image
que l'on se fait de la maison classique ottomane d’ls-
tanbul, tout en hauteur, avec de nombreuses fenétres
aux étages supérieurs, sans jardin ni cour, est donc
une création tardive qui ne correspond absolument
pas au modéle dominant au xvi¢siécle. Complétant
I'étude de Yerasimos, Ugur Tanyeli concentre ses
analyses sur |'évolution de la maison ottomane en
introduisant les notions de « confort» et de « luxe ».
Il souligne le fait qu'au milieu du xvi®siécle, environ
la moitié des maisons d’Istanbul (41,7 %) possédaient
des toilettes (kenif), mais seulement 3,4 % étaient
connectées a un réseau deau. Jusqu'au xix¢siecle, la
plupart des foyers continuerent de s'approvisionner
aux puits ou aux fontaines publiques. Quant aux
cuisines, elles étaient réservées aux plus riches; la plu-
part des habitants préparaient leurs repas en plein air
dans leur cour. C'est seulement au xviisiecle qu'une
piéce dévolue a la cuisine se développera. A partir des
registres apres-déces d’Istanbul, de Bursa et d’Edirne,
U.T. nous fait brievement part de ses conclusions sur
lesaménagements intérieurs: coussins et oreillers sur
banquettes nauraient été introduits qu'au xvii®siecle,
tandis que les matelas doubles (¢ifte dosek) seraient
devenus courants au xvili. Bien que mentionnée
dans un registre de 1635, la moustiquaire semble
peu employée au xvii®siecle. Quant a I'éclairage, les
classes aisées seraient passées de la lampe a huile au
chandelier au cours des xvi¢ et xvi® siecles.

A partir d'une documentation souvent inédite,
les auteurs apportent un éclairage nouveau sur des
questions essentielles par I'étude de cas particuliers.
Nous avons été volontairement exhaustifs dans la
présentation de cet ouvrage car certaines parties
constituent désormais des classiques du genre. En
résumé, un livre stimulant et indispensable a tous
ceux qui s'intéressent a la culture matérielle et a
I'histoire économique de 'Empire ottoman dont I'ex-
ploration ne fait que commencer grace a l'ouverture
des immenses archives de la Présidence du conseil
d’Istanbul.

Frédeéric Hitzel
CNRS - Paris

BCAI 24 — 2008

BCAIl en ligne

19

BCAI 24 (2008) Faroghi Suraiya, Neumann Christoph K.: The llluminated Table, the Prosperous House., recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




